
 

  
 
 
 

 

                                
 

SECRETARÍA DE EDUCACIÓN PÚBLICA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA NACIONAL 

UNIDAD AJUSCO 
LICENCIATURA EN PEDAGOGÍA 

 
 

LA LITERACIDAD EN LENGUA INDÍGENA COMO 

HERRAMIENTA DIDÁCTICO-PEDAGÓGICA: TRES 

EXPERIENCIAS DE INTERVENCIÓN EDUCATIVA 

 

TESINA: 

RECUPERACIÓN DE LA EXPERIENCIA PROFESIONAL 

QUE PARA OBTENER EL GRADO DE 

LICENCIADA EN PEDAGOGÍA 

 

PRESENTA: 

IRLANDA RAMOS RAMOS 

 

      ASESORA: 

LIC. MARÍA DE JESÚS SALAZAR MURO 

 

                                      

                                       CIUDAD DE MÉXICO, OCTUBRE DE 2025 



Ciudad de México, a 24 de octubre de 2025

 

DESIGNACIÓN DE JURADO AUTORIZACIÓN DE ASIGNACIÓN DE FECHA DE EXAMEN

La comisión de titulación tiene el agrado de comunicarle que ha sido designado miembro del Jurado del Examen
Profesional de la pasante RAMOS RAMOS IRLANDA con matrícula 02201141, quien presenta el Trabajo
Recepcional en la modalidad de TESINA (RECUPERACIÓN DE LA EXPERIENCIA PROFESIONAL) bajo el título:
"LA LITERACIDAD EN LENGUA INDÍGENA COMO HERRAMIENTA DIDÁCTICO-PEDAGÓGICA: TRES
EXPERIENCIAS DE INTERVENCIÓN EDUCATIVA". Para obtener el Título de la LICENCIATURA EN PEDAGOGÍA

Jurado Nombre

Presidente MTRO. JUAN MANUEL DELGADO REYNOSO

Secretario LIC. MARIA DE JESUS SALAZAR MURO

Vocal MTRA. SONIA MIRIAM HERNANDEZ MUÑOZ

Suplente 1 PROFRA. LUCINA GARCIA GARCIA

Suplente 2 ----------------------------------------

Con fundamento al acuerdo tomado por los sínodos y de la egresada, se determina la fecha de examen para:

el martes 04 de noviembre de 2025 a las 1:00 pm
EXAMEN PRESENCIAL

A t e n t a m e n t e
"EDUCAR PARA TRANSFORMAR"

Georgina Ramírez Dorates
RESPONSABLE DE LA LICENCIATURA EN PEDAGOGÍA

Cadena Original:
||1725|2025-10-24 10:47:43|092|02201141|RAMOS RAMOS IRLANDA|G|LICENCIATURA EN PEDAGOGÍA|1|F|3|12|LA
LITERACIDAD EN LENGUA INDÍGENA COMO HERRAMIENTA DIDÁCTICO-PEDAGÓGICA: TRES EXPERIENCIAS DE
INTERVENCIÓN EDUCATIVA|MTRO.|JUAN MANUEL DELGADO REYNOSO|LIC.|MARIA DE JESUS SALAZAR
MURO|MTRA.|SONIA MIRIAM HERNANDEZ MUÑOZ|PROFRA.|LUCINA GARCIA
GARCIA|||2025-11-04|13:00|361|0|DMaXNQZfms||
Firma Electrónica:
mg+nz0U5p7KPtUpkv9/VfFFa2SeNC3oqEytYWpE1Vik2S3Uar5kSjOIHSqcS3g3+MCxiuLyMtbh0PniJ5fxZGMN89UFQ0iF4d+Xj
5JKDPCMAasadZmg8oVB44gua2r8et4ikM3TVDOrRebkESMZJIior7AU7Bj0dR5a5FzFITMMMHaIIFHXhjIF+wdnnI/0WKiUFOfh
tfyr0NFKDaH2ilYatt3tb/ACVqzDlBPaNtri+MWOfz5Pl42SVtLXuxtQACH93shnWKB2AfLaHxJKT1tPRFfgonxlcB1Me3mb/94hF7
7syHj8aCQgG/dqDlirKM0gPKU3T/51tBC2KT1/BaCMNRKe4H2D/Y1yc0O0iqv5yPOs0mbFIV6mzb8Uj84NmGa+adV4O1kCcJJ
MsgrbX+/4RfILfO4JWxLRK7jugz4pMpDwws5ITVlKqv862nWYnuDxbFssbxSRaGDZMOUnRHUf5rhv3eyYqOWv4e0adk53Z+yV
5DYIkqTlrbg6f7sIQBf/8p2gJQ/1e0lbcZ2k1jgmo0IPHoLa+3LmjjwDTxnTgLaUTOt6iQZlhS3drG3dVsAAVr/zEPLAqEK29W+iLdA
gCCEmzSaoZERLEXYiZ0bCVZJjbN8VVwdhapJcfIw+553em4BwoVww1xiQOiqzUQJbPn8CDjqMiAMOWwGNF+5o=
Fecha Sello:
2025-10-24 10:47:43

"El presente acto administrativo ha sido firmado mediante el uso de la firma electrónica avanzada del funcionario competente, amparada por un
certificado vigente a la fecha de la resolución, de conformidad con los artículos 38, párrafos primero, fracción V, tercero, cuarto, quinto y sexto, y
17 D, tercero y décimo párrafos del Código Fiscal de la Federación. De conformidad con lo establecido en los artículos 17-I y 38, quinto y sexto
párrafos del Código Fiscal de la Federación.".

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Hoja: (1-1)

http://www.tcpdf.org


1 
 

 
Contenido 

INTRODUCCIÓN ........................................................................................................ 8 

CAPÍTULO 1. Planteamiento del problema y su metodología . ................................. 12 

1.1 Planteamiento del problema. ........................................................................... 12 

1.1.1 Objetivos .................................................................................................... 16 

1.1.2 Interrogantes que mueven esta investigación ............................................ 16 

1.1.3 Justificación ............................................................................................... 17 

1.2 Fundamentos metodológicos ........................................................................... 20 

1.2.1 Técnica de observación participante .......................................................... 21 

1.2.3 Técnica de etnografía ................................................................................ 21 

1.2.4 Técnica fotográfica..................................................................................... 22 

1.3 Un acercamiento teórico .................................................................................. 22 

1.3.1 Enfoque sociocultural de aprendizaje ........................................................ 22 

1.3.2 Literacidad ................................................................................................. 25 

1.3.3 Literacidad en lengua indígena .................................................................. 27 

CAPÍTULO 2. Contexto de las experiencias de intervención educativa. ................... 30 

2.1 Proyecto. Hacía una educación Intercultural e inclusiva. Escuela primaria 

“Jesús González Ortega”. ...................................................................................... 31 

2.2 Taller Chamakili.  Escritura creativa en lenguas indígenas. Consejo Nacional de 

Fomento Educativo. CONAFE ............................................................................... 35 

2.3 Taller de didáctica de lenguas indígenas.  Universidad de las Lenguas 

Indígenas de México. ULIM ................................................................................... 39 

CAPÍTULO 3. Análisis e interpretación de las experiencias ...................................... 42 

3.1 Proyecto: “Hacía un educación intercultural e inclusiva”. Primaria Jesús 

González Ortega. ................................................................................................... 42 

3.1.1 Propósito .................................................................................................... 42 

3.1.2 Enfoque ..................................................................................................... 43 

3.1.3 Metodología ............................................................................................... 43 



2 
 

3.1.4 Análisis e interpretación de algunos ejercicios de literacidad y biliteracidad

 ............................................................................................................................ 48 

3.2 Taller Chamakili. Anticuentos y antipoemas .................................................... 54 

3.2.1 Organización de las actividades del taller. ................................................. 54 

3.2.2 Metodología para la impartición del taller. ................................................. 57 

3.2.3 Planeación pedagógica .............................................................................. 57 

3.2.4 Ejercicios de literacidad y biliteracidad del taller chamakili ........................ 62 

3.3 Taller de didáctica de lenguas indígenas. Universidad de las Lenguas 

Indígenas. ULIM .................................................................................................... 70 

3.3.1 Objetivo ...................................................................................................... 70 

3.3.2 Metodología para la impartición del taller .................................................. 71 

3.3.3 Actividades del taller .................................................................................. 71 

3.3.4 Ejercicios de literacidad y biliteracidad taller de didáctica de lenguas 

indígenas. ........................................................................................................... 74 

CONCLUSIONES ...................................................................................................... 87 

REFERENCIAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Lista de tablas  

Tabla 2.01. Número de alumnos hablantes de lengua indígena 32 

Tabla 2.02. Participantes atendidos 34 

Tabla 2.03. Talleristas 34 

Tabla 2.04. Figuras educativas CONAFE 36 

Tabla 2.05. Figuras educativas participantes en los talleres 37 

Tabla 2.06. Diversidad lingüística participantes del taller 38 

Tabla 2.07. Principios ULIM 40 

Tabla 2.08. Diversidad lingüística del alumnado 41 

Tabla 3.01. Agenda de actividades 44 

Tabla 3.02. Sesiones del taller Hacia una educación intercultural e 

inclusiva 

45 

Tabla 3.03. Cronograma de actividades. Hacia una educación intercultural 

e inclusiva 

45 

Tabla 3.04. Carta descriptiva Hacia una educación intercultural e inclusiva 47 

Tabla 3.05. Componentes del taller Chamakili  54 

Tabla 3.06. Agenda de actividades taller Chamakili  58 

Tabla 3.07. Componentes Taller de didáctica de lenguas indígenas  70 

Tabla 3.08. Sesiones Taller de didáctica de lenguas indígenas 71 

Tabla 3.09. Carta descriptiva taller de didáctica de lenguas indígenas 73 

 

Lista de figuras 

Figura 1.01. Aprendizaje 25 

Figura 1.02. Desarrollo de la literacidad 28 

Figura 3.01. Capa del traje de la Danza de los Negritos. 50 

Figura 3.02. Traje de la Danza de los Negritos 52 

Figura 3.03. Escritura bilingüe. Lengua náhuatl y español 53 

Figura 3.04. Participante exponiendo el objeto de su comunidad 62 

Figura 3.05. Participante explicando bordado 63 



4 
 

Figura 3.06. Pedimento a la Madre Tierra para intervenir los objetos 64 

Figura 3.07. Líder Educativo escribe en su lengua Tu’un savi mixteco 65 

Figura 3.08. Escritura creativa en lengua indígena pata de una metate 66 

Figura 3.09. Escritura creativa en lengua indigena sobre un objeto 67 

Figura 3.10. Escritura en lengua indígena sobre un objeto público 67 

Figura 3.11. Escritura en lengua indígena  con piedras 68 

Figura 3.12. Escritura en lengua indígena con flores 68 

Figura 3.13. Escritura  bilingüe en tu’un savi (mixteco) y español 69 

Figura 3.14. Escritura  bilingüe en lengua indígena sobre  manta  69 

Figura 3.15. Imágenes relacionadas a la comunidad indígena 74 

Figura 3.16. Estudiantes reflexionan sobre las imágenes de la comunidad   75 

Figura 3.17.  Expresión oral y escrita en lengua enna (mazateco) 75 

Figura 3.18. Alumno observa los objetos de la comunidad 76 

Figura 3.19. Exposición de objetos en la lengua enna (mazateco) 77 

Figura 3.20. Exposición en lengua totonaca con objetos de la comunidad 77 

Figura 3.21. Enseñanza de la lengua enna (mazateco) con objetos 78 

Figura 3.22. Escritura en Tu’un savi (mixteco) escriura  con flores 78 

Figura 3.23  Expresión oral y escrita en lengua tu’un savi (mixteco) 79 

Figura 3.24. Escucha de música en lengua tu’un savi (mixteco) 79 

Figura 3.25. Escritura creativa en totonaco con soportes naturales 80 

Figura 3.26. Muestra de soportes naturales 80 

Figura 3.27. Escritura en lengua indígena con soportes naturales 81 

Figura 3.28. Proceso de nixtamalización 81 

Figura 3.29. Escritura creativa en lengua enna (mazateco) con palma 82 

Figura 3.30. Escritura bilingüe en Ñädrró (mazahua) y español 82 

Figura 3.31. Seudónimo en lengua indígena  83 

Figura 3.32. Escritura creativa en ayuuk mixe. Bordado 84 

Figura 3.33. Escritura en lengua ayuuk (mixe) 85 

Figura 3.34. Pase de lista  en lengua Náhuatl 85 



5 
 

AGRADECIMIENTOS 

 

Agradezco a mi padre Félix Ramos y mi madre Florinda Ramos que a pesar de la 

discriminación que recibieron siguieron en resistencia y me enseñaron mi lengua y 

pensamiento totonaco. 

 

A mi hermano Federico Ramos por motivarme y apoyarme a terminar mi trabajo de 

investigación. 

 

A mi esposo e hijos por apoyarme siempre, darme ánimos cuando quería desistir por 

su comprensión y paciencia en el tiempo de estudio 

 

A la maestra Rocío Casariego por ser una persona humana, comprensiva y 

conocedora del tema indígena por apoyarme en todo sentido para terminar esta 

investigación.   

 

A la maestra María de Jesús Salazar por creer en mí, por apoyarme, por compartir 

sus conocimientos y asesorarme en esta investigación.  

 

Al maestro Gabriel Montes de Oca por su asesoría y su disposición en la revisión de 

mi trabajo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

Tachuwin totonaco. 

 

Wa uma tatsokgni xpalakat skingan kpukgaltawakga, ayá tiyana’a kmakgatsputunit kin 

takgaltawakga, aku mastama kin tasokni lakimbi na ukxilhkan npi katsi ntu kli 

kgaltawakgalh.  Nina xaka masta, ni xak akpuwandi nak tsokgnan, wa ukunchu npi 

aya’a titaxtulh  akgchaxan kat ma kliskuma xlakata kin tachuwinkan,  kpuwa npi tlan na 

tsokgnan  xlakata, npi wila xlakasking na maxkikan kakní lantla kin puwanan kachikin, 

lantla kin masiyunikgoyan aya tiyana’a kin tsikan, kin tlatkan,  tatakan chu kin nanakan, 

chu paks kachikin.  

 

Akxní kin tsi  chu kin tlan ki malakgachakgol kpukgalhtawakga ni xa kakgatakgas ntu li 

chuwinan ma ki makgaltawakgana, ka tanu ka makgkatsi, walila max tanu xtachuwin 

Wan kin tanu ki takatsinkan chu kin tachuwinkan, tlan xwa npi kpukgalhtawakga xtawi 

ntu xkinga maktayan, xchuwinal lantlan kin tachuwinkan xak puwan.   

 

Ka tanu xakmakgatsí na pina kpukgaltawakga ni akgatakgsa ntu lichuwinamaka, waka 

nial pinputuna, maski na waniya min tsi o su min tlan, wankgo npi lapi na kgaltawakgaya  

tlakg tlan na takgsa min taskujut.  

Ukunchu tlak aya takgaxmat kin tachuwinkan, xa puxku masiyuma npi wi lhuwa 

tachuwin xa makgan xlikatlanga pakgaxtu. Wan kin juerza katsinihl castellano maski ni 

kin tachuwin xwanit.  

 

  



7 
 

Palabra totonaca.  

 

Este escrito es porque lo piden en la escuela, ya tiene muchos años que termine la 

carrera, estoy entregando mi escrito para que pueda titularme, no lo había entregado, 

no me había animado a escribir, ahora que ya tuve la experiencia en mi trabajo acerca 

del trabajo con lenguas indígenas, pensé en escribir lo que viví en esas experiencias 

lo necesario que es tomar en cuenta en la escuela lo que pensamos en el pueblo, la 

forma en como nos educan desde pequeños nuestra mamá, papá, abuelas, abuelos y 

la comunidad. Cuando mi mamá y mi papá me mandaron a la escuela, no entendía 

nada de lo que hablaba la maestra, me sentía mal, porque no era como yo hablaba.  

 

Nosotros tenemos otros conocimientos y otra forma de hablar, sería bueno que en la 

escuela hubiera quien nos ayudara que hablara como nosotros pensaba. Me sentía 

rara ir a la escuela y no entender lo que hablaban, ya no quería ir, pero, aunque le 

dijera a mi mamá y a mi papá me mandaban decían que si estudiaba tendría un mejor 

trabajo. 

 

Ahora se han visibilizado más las lenguas indígenas, pero cuando yo era chiquita te 

decían que esa palabra no sirve que mejor aprendiera el español y me tuve que 

esforzar para adaptarme al español como mi segunda lengua.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

INTRODUCCIÓN   

 

En México, la poca o nula atención educativa pertinente que se brinda a la población 

indígena por parte del Sistema Educativo Nacional (SEN), ha sido una de las razones 

por la cual han desaparecido algunas lenguas indígenas, históricamente se ha 

generado un desplazamiento lingüístico, “las razones sociales que propician el 

desplazamiento son complejas. Se considera que hay desplazamiento, sólo cuando 

una lengua sustituye a otra en el papel comunicativo de la socialización primaria 

dentro de una población de hablantes” (Seneff,1989, p. 30).   

 

En el ámbito educativo la lengua que se utiliza como sistema de comunicación,  

es la lengua considerada nacional, el español, con frecuencia las y los alumnos 

hablantes de alguna lengua indígena se ven obligados a aprender el español 

generando un desuso de su lengua, este proceso de desplazamiento perjudica la 

diversidad lingüística y cultural de nuestro país, con ello no solo se minoriza a las 

lenguas indígenas, sino que,  también el pensamiento, la cultura y la forma de 

convivencia en las comunidades indígenas.  

 

En nuestro país, el desplazamiento lingüístico se ha incrementado de una 

manera considerable; el Censo de Población y Vivienda identificó que en México 

entre 1930 y 2015 la tasa de hablantes de lenguas indígenas de 5 años de edad o 

más, se redujo de 16.0 a 6.6 por ciento (Instituto Nacional de Estadística y Geografía 

[INEGI], 2020), un aumento que va a la alza en las  infancias y adolescentes  ya que 

de acuerdo con los últimos datos  del Censo de Población y Vivienda 2020, identificó 

que en México había 7 364 645 personas de tres años y más hablantes de lenguas 

indígenas, lo que representó 6.1% de la población total del país en ese rango de edad 

(INEGI, 2022).  

 

  



9 
 

Según el Instituto Nacional de las Lenguas Indígenas, (INALI, 2009), México 

cuenta con 68 lenguas indígenas de la cuales emanan 365 variantes lingüísticas cada 

una de estas lenguas tiene una forma de entender y relacionarse con el mundo, esto 

da cuenta de la gran diversidad de pensamientos, culturas y visiones del mundo, que 

aún en nuestros tiempos siguen en resistencia.  

 

A pesar de que, en nuestro país existen leyes que promueven los derechos de 

los pueblos indígenas y México es parte de algunos decretos internacionales, 

específicamente en el ámbito educativo se menciona que las autoridades educativas 

tanto Federales como Estatales deben garantizar que la población indígena tenga 

acceso a una educación pertinente y de calidad con respeto a su identidad, su lengua 

indígena, sus prácticas comunitarias, así como promover y  fomentar la 

interculturalidad y el bilingüismo, que en las aulas se imparta una educación bilingüe 

desde los primeros grados a la población indígena respetando sus derechos 

lingüísticos y culturales.  En la realidad no se lleva a la práctica ya que la lengua que 

se maneja en su mayoría, como lo mencionamos anteriormente, es la lengua 

predominante, el español.  

 

Existe una problemática en el ámbito educativo en cuanto a la inclusión de las 

y los alumnos matriculados que son hablantes de alguna lengua indígena o que 

pertenecen a una comunidad indígena, el sistema educativo de alguna manera 

invisibiliza la diversidad de lenguas indígenas con las que cuenta nuestro país, esto 

genera discriminación, exclusión y sobre todo el desuso de las lenguas indígenas.  

La educación que se imparte en el contexto escolar debe potenciar la lengua indígena 

fomentando el bilingüismo, visibilizar la diversidad cultural que tenemos en nuestro 

país. La gran diversidad de lenguas, de culturas, de realidades, de visiones del 

mundo.  

  



10 
 

Dentro del ámbito escolar uno de los elementos clave para llevar a cabo el 

aprendizaje es el lenguaje, siendo este un sistema de comunicación tanto oral como 

escrito. La oralidad es una forma de expresión preponderante en los pueblos 

indígenas, el uso de la escritura y la lectura si lo pensamos como fonemas es casi 

nulo ya que no se ha implementado una estrategia del fomento a la escritura en 

lengua indígena en el sistema escolar a partir de los contextos, las realidades de los 

pueblos y las distintas maneras de entender el mundo.  Se han llevado a cabo 

esfuerzos por revitalizar1 y fortalecer 2  las lenguas indígenas a través de la escritura, 

la cual constituye un elemento importante, sin embargo, no se le ha tomado mucha 

importancia a la literacidad y la biliteracidad. 

 

En esta investigación nos interesa, contextualizar, sistematizar, analizar e 

interpretar tres experiencias de intervención educativa que se realizaron con el trabajo 

de hablantes de algunas lenguas indígenas a partir de algunos ejercicios de 

literacidad que se trabajaron en las actividades.   

 

Nos parece necesario recuperar, sistematizar y analizar las experiencias de 

intervención educativa3 del trabajo realizado en el ámbito educativo escolar y 

comunitario4 en relación al aprendizaje a través de la literacidad, debido que a lo largo 

de este periodo 2019-2024 me he interesado en  el tema de la revitalización y el 

fomento de las lenguas indígenas en el ámbito educativo y cultural, aunado a mi 

formación como pedagoga he podido participar en estas experiencias  llevando  a la 

práctica algunos de los conocimientos adquiridos en la carrera y considero  aportará 

al ámbito educativo en el tema indígena.   

 

 
1 Acciones para que una lengua indígena se mantenga viva y se transmita a las siguientes generaciones. 
2 Acciones que aumente el uso de las lenguas indígenas y un medio de comunicación viva en las   
  comunidades. 
3 Implementación de acciones afirmativas y estrategias pedagógicas para la inclusión de las y los  
  estudiantes de lenguas    indígenas en el entorno educativo.  
4 Acciones que se realizan involucrando a la comunidad en el proceso educativo, la participación de los  
  padres y   madres de familia, autoridades educativas y estudiantes. 



11 
 

Cada experiencia vivida en este periodo tiene sus especificidades; de acuerdo 

al contexto, a las situaciones, a las y los participantes, por lo tanto, se diseñaron e 

implementaron estrategias didáctico-pedagógicas diferentes; sin embargo, la 

literacidad en lenguas indígenas ha estado presente en las tres experiencias.  Este 

trabajo de investigación se divide en tres capítulos, en el primero daremos cuenta del 

planteamiento del problema y su metodología; en el segundo capítulo la 

contextualización de las tres experiencias de intervención educativa con el trabajo de 

algunas lenguas indígenas y por último en el capítulo tres, analizaremos e 

interpretaremos algunos ejercicios de literacidad y biliteracidad.  

  



12 
 

CAPÍTULO 1. Planteamiento del problema y su metodología 

 

En este capítulo daremos cuenta del problema detectado que nos lleva realizar 

investigación, las interrogantes planteadas, los fundamentos metodológicos y las 

técnicas del método, así como, un acercamiento a los conceptos de literacidad y 

literacidad en lenguas indígenas. 

 

1.1 Planteamiento del problema 

 

Soy hablante de la lengua indígena totonaca, originaria de la comunidad de 

Nanacatlán, Zapotitlán de Méndez, Puebla, por lo mismo, tengo el interés y la 

preocupación de trabajar el tema indígena relacionado con la educación escolar y 

comunitaria, tema con el cual me identifico y me ha facilitado colaborar en estas 

experiencias. 

 

Esta investigación surge a partir de la necesidad de contextualizar, sistematizar, 

analizar e interpretar tres experiencias de intervención educativa escolar y comunitaria 

en la cuales participé desde el ámbito laboral en la Secretaría de Cultura, experiencia 

laboral relacionado al trabajo con algunas lenguas indígenas, durante el periodo 2019-

2024.  

 

Las experiencias de intervención educativa nacen de mi trayectoria profesional 

como promotora cultural y tallerista en la Dirección de Desarrollo Intercultural Bilingüe 

(DDIB) perteneciente a la Dirección General de Culturas Populares Indígenas y 

Urbanas (DGCPIU) de la Secretaría de Cultura Federal5 la cual me han permitido ser 

parte de proyectos relacionados con el trabajo de algunas lenguas indígenas.  

 
5 Esta Dirección fue creada en 1978 para la promoción, estudio, conservación, difusión y desarrollo de 
las culturas populares de México. Hoy se fortalece con la creación de la Secretaría de Cultura del 
Gobierno de la República. Su misión es crear condiciones sociales e institucionales que favorezcan el 
diálogo intercultural respetuoso y armónico, entre los grupos y comunidades, en el cual se expresa toda 
la riqueza y diversidad cultural de nuestro país. 



13 
 

La problemática detectada y por la cual se realizan estas intervenciones 

educativas, se focaliza en la necesidad de visibilizar las lenguas indígenas en el campo 

escolar contribuyendo a impartir una educación pertinente, inclusiva, justa y de calidad 

a la población indígena, reconociendo la diversidad y el trabajo en comunidad para 

una convivencia sana, así como el respeto de los derechos individuales de esta 

población.  

 

En estas intervenciones se implementaron estrategias y acciones educativas 

para la inclusión y la visibilización de algunas lenguas indígenas, Este trabajo fue 

realizado en atención a estudiantes de escuela primaria, figuras educativas y 

estudiantes universitarios, cada una de las experiencias con sus especificidades bajo 

un enfoque de aprendizaje sociocultural a través de ejercicios de literacidad y en 

algunas experiencias ejercicios de biliteracidad, según Rangel, (2021, 0:07-0:43).  

 

La intervención es un proceso caracterizado por una acción que se 

desarrolla en un contexto particular con sujetos específicos mediado por 

sus deseos y voluntades. Las mediaciones institucionales y las 

implicaciones que se derivan de ello en el pasado, el presente y futuro 

de la acción misma de la intervención con la intención de mejorar o 

transformar instituciones, sujetos, grupos o sistemas. 

 

La intervención educativa tiene que tomar en cuenta la diversidad, el contexto 

y las situaciones, comprender, atender y tomar en cuenta las especificados de cada 

grupo, así como, los contextos, esto permite transformar la práctica educativa.  

 

 

 

 

 

 



14 
 

Por su parte, Touriñán comenta que:  

 

La intervención educativa es la acción intencional para la realización de 

acciones que conducen al logro del desarrollo integral del educando. La 

intervención educativa tiene carácter teleológico: existe un sujeto agente 

(educando-educador) existe el lenguaje propositivo (se realiza una 

acción para lograr algo), se actúa en orden a lograr un acontecimiento 

futuro (la meta) y los acontecimientos se vinculan intencionalmente. (p. 

283-284).  

 

La intervención educativa tiene un propósito específico donde tanto alumnos 

como docentes participan favoreciendo en el desarrollo integral de los alumnos con 

acciones pertinentes hacia una meta a futuro. Estas experiencias de intervención 

educativa se realizaron a partir de una colaboración interinstitucional DGCPIU-SEP, 

en la cual de acuerdo con las particularidades de los contextos de cada grupo 

específico o espacio de intervención.  Estas experiencias tienen su propia metodología 

de trabajo de acuerdo a diversos factores entre ellos; a los participantes, al contexto, 

a la situación.   

 

La primera experiencia se desarrolló en la escuela primaria Jesús González 

Ortega, desde el proyecto Hacia una educación intercultural e inclusiva, esta 

participación me motivó a seguir enfocada en el trabajo con lenguas indígenas ya que 

el impacto que causó en mi persona fue detonante para seguir sobre ese campo.  Ser 

originaria, hablante y ser parte de la cultura totonaca; me hizo sentir identificada con 

el trabajo realizado y más aún la vinculación con mi formación recibida en la 

Universidad Pedagógica Nacional en la carrera de Pedagogía, posterior a esta 

experiencia, surgieron más oportunidades de seguir colaborando en los talleres 

enfocados en el trabajo con algunas lenguas indígenas hasta la actualidad, por lo que 

decidí realizar la investigación sobre estas tres experiencias de intervención educativa 

durante el periodo 2019-2024.  



15 
 

 

Consideramos de gran importancia realizar esta investigación: contextualizar, 

sistematizar, analizar e interpretar estas experiencias de intervención educativa, dado 

que, en el campo educativo escolar, la población indígena ha tenido poca o nula 

atención, en relación al respeto a su lengua indígena. La enseñanza en educación 

básica, en su mayoría ha sido de manera monolingüe, es decir, solo en español, 

dejando de lado los derechos tanto lingüísticos como culturales de las y los estudiantes 

indígenas, en sus comunidades como en las ciudades. A pesar de que en la 

Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos (1917) en el artículo 2° inciso 

D modificado en el año 2024 se manifiesta que: 

 

Se reconoce y garantiza el derecho de la niñez, adolescencia y juventud 

indígena y afromexicana a una atención adecuada, en sus propias 

lenguas, para hacer efectivo el conocimiento y ejercicio pleno de sus 

derechos de acceso a la educación, a la salud, a la tecnología, al arte, la 

cultura, el deporte y la capacitación para el trabajo, entre otros. 

Asimismo, para garantizar una vida libre de exclusión, discriminación y 

violencia, en especial de la violencia sexual y de género, y para 

establecer políticas dirigidas a prevenir y atender las adicciones, con 

visión de respeto a sus identidades culturales.  

 

Como derecho individual y colectivo la población indígena de acuerdo a este 

artículo está considerada en la Constitución Mexicana, en lo que respecta al tema 

indígena proporcionar educación inclusiva respetando el derecho lingüístico y cultural 

de las y los alumnos, por lo tanto, estas intervenciones educativas en las cuales 

colaboré en las diferentes instituciones; a pesar de que, en los programas de 

educación básica, se incluye un apartado de formación bilingüe, en la realidad a 

menudo se percibe poca o nula atención, no se considera el contexto de cada individuo 

o grupo tanto cultural como lingüístico. 

 



16 
 

1.1.1 Objetivos 

 

Objetivo General 

 

Contextualizar, sistematizar, analizar e interpretar tres experiencias de intervención 

educativa interinstitucional desde un enfoque de aprendizaje sociocultural a través de 

ejercicios de literacidad relacionado con las lenguas indígenas de México.  

 

Objetivos específicos 

 

• Contextualizar las necesidades educativas para la intervención. 

• Sistematizar la información recabada en los registros del diario de campo de las 

tres experiencias educativas de trabajo con algunas lenguas indígenas. 

• Analizar los elementos de impacto que tuvieron las intervenciones educativas 

implementadas con relación al aprendizaje de las alumnas y alumnos bajo el 

enfoque sociocultural.  

• Interpretar los elementos de impacto que tuvieron las intervenciones educativas 

en relación con la literacidad.  

 

1.1.2 Interrogantes que mueven esta investigación 

 

• ¿Qué situación provocó que se llevarán a cabo las intervenciones educativas 

en cada institución respecto al tema indígena? 

• ¿Cuál fue el impacto que tuvieron las intervenciones educativas en la 

comunidad escolar con respecto al trabajo realizado? 

• ¿Cuáles son elementos clave de aprendizaje que se implementaron en las 

intervenciones educativas? 

• ¿Cómo se lleva a cabo el aprendizaje a partir de la literacidad? 

• ¿Cómo los ejercicios de literacidad funcionan para que se genere un 

aprendizaje? 



17 
 

1.1.3 Justificación  

 

En el contexto mexicano la educación inclusiva6 es un tema que se ha visto envuelto 

en diversas discusiones en torno a cómo llevar a cabo estrategias educativas que 

faciliten a los docentes y cuerpo académico realizar esta labor, más aún si del tema 

indígena se trata, existen diversas preocupaciones de los profesionales de la 

educación: pedagogos, docentes, lingüistas, sociólogos, educadores, directivos, 

trabajadores sociales, acerca de, cómo responder frente a la diversidad de 

necesidades o grupo específico quienes forman parte de la comunidad educativa, así 

como, las necesidades particulares de cada individuo que recibe educación escolar, y 

sobre cómo ejercer acciones pertinentes que conlleven apoyos complementarios y que 

apoyen acciones afirmativas para los grupos en situación de vulnerabilidad.                                                                                                                                    

 

Respecto a este tema se han pronunciado diversos organismos institucionales 

que comparten la preocupación acerca de la inclusión y la visibilización de los pueblos 

indígenas tanto cultural como lingüísticamente hablando, en el tema educativo, 

instituciones que se han proclamado a favor de una educación inclusiva e intercultural, 

en el Decreto promulgatorio del Convenio 169 (1990) en su artículo 28° proclama lo 

siguiente:  

Siempre que sea viable deberá enseñarse a los niños de los pueblos 

interesados a leer y a escribir en su propia lengua indígena o en la lengua 

que más comúnmente se hable en el grupo a que pertenezcan. Cuando 

ello no sea viable, las autoridades competentes deberán celebrar 

consultas con esos pueblos con miras a la adopción de medidas que 

permitan alcanzar este objetivo. (p. 16)  

 

 
6 Educación inclusiva entendida como acciones pertinentes que garanticen a los estudiantes una  
  educación de calidad, respetando los derechos tanto individuales como colectivos, reconociendo y     
  valorando la diversidad.  



18 
 

En este caso resulta necesario sumar esfuerzos interinstitucionales y 

multidisciplinarios relacionados con la educación escolar y comunitaria; para lograr un 

sistema educativo que proporcione una educación inclusiva y de calidad con atención 

pertinente a los pueblos indígenas; en este sentido, otras leyes que el Estado de la 

República Mexicana ha suscrito con respecto al tema de derechos indígenas en el 

tema de educación.  Según el Instituto Nacional de Lenguas Indígenas (2013), la ley 

reconoce los derechos lingüísticos de los pueblos indígenas, en el capítulo II artículo 

11 menciona que: 

Las autoridades educativas federales y de las entidades federativas, 

garantizarán que la población indígena tenga acceso a la educación 

obligatoria, bilingüe e intercultural, y adoptarán las medidas necesarias 

para que en el sistema educativo se asegure el respeto a la dignidad e 

identidad de las personas, así como a la práctica y uso de su lengua 

indígena. Asimismo, en los niveles medio y superior, se fomentará la 

interculturalidad, el multilingüismo y el respeto a la diversidad y los 

derechos lingüísticos. 

 

En esta ley se reconocen los derechos a la educación pertinente y de calidad 

de acuerdo al contexto en el que los estudiantes se desenvuelven. Resulta esencial 

para la conservación de los derechos de los pueblos tanto los individuales como 

lingüísticos y culturales de los ciudadanos pertenecientes a comunidades indígenas, 

buscar e implementar estrategias que en las aulas se puedan aplicar y no solo se 

manifieste en los documentos oficiales, sino que por el contrario se demuestre con 

acciones en la realidad. 

 

 

 

 

 



19 
 

Con relación a la educación pluricultural y plurilingüe sobre las comunidades 

indígenas, la Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas, el 

artículo 7° capítulo I Inciso a), plantea medidas que promueven el uso de las lenguas 

indígenas (Instituto Nacional de Lenguas Indígenas, 2013)  

 

a). - En el Distrito Federal y las demás entidades federativas con 

municipios o comunidades que hablen lenguas indígenas, los Gobiernos 

correspondientes, en consulta con las comunidades indígenas 

originarias y migrantes, determinarán cuáles de sus dependencias 

administrativas adoptarán e instrumentarán las medidas para que las 

instancias requeridas puedan atender y resolver los asuntos que se les 

planteen en lenguas indígenas. 

 

Al Estado corresponde a través de políticas públicas, garantizar el ejercicio de los 

derechos previstos en este artículo, sin embargo, se ha visto poco o nula participación, 

en la revisión y formulación de los habitantes de las comunidades indígenas en las 

leyes que se emiten en relación a lo que se menciona en este artículo.  

 

La realidad que se vive en las aulas escolares, la mayoría de las veces no   

corresponde al estándar que exige y protege la mayor parte de las leyes y normas 

establecidos para responder a los Derechos de los Pueblos y personas indígenas que 

se mencionan en los documentos oficiales.  En este sentido resulta trascendental unir 

esfuerzos entre instituciones para llevar a cabo estrategias pedagógicas en torno al 

trabajo con las lenguas indígenas en los espacios educativos.  

 

Como participante directa en las experiencias de intervención educativa como 

tallerista, logré recuperar los registros de información a través de notas en el diario de 

campo, fotografías, planeaciones de sesiones de trabajo, cartas descriptivas y otras 

herramientas, considero podré analizar a partir de la recuperación, sistematización de 

registros y material de documentación de las experiencias. 



20 
 

1.2 Fundamentos metodológicos 
 

En esta investigación por ser lo educativo escolar un fenómeno social, es que se 

estudia y como las intervenciones educativas fueron dirigidas a grupos sociales:  

alumnas y alumnos, figuras educativas y comunidad; el enfoque metodológico que 

utilizamos es desde una perspectiva cualitativa, la cual nos permite describir, 

sistematizar, analizar e interpretar las experiencias de intervención educativa. Debido 

a que este enfoque posibilita describir lo subjetivo en las experiencias, las cualidades, 

características, situaciones, sentimientos, percepciones, emociones y aquellos 

significados del grupo de personas participantes, con sus especificidades que permite 

comprender la realidad social de acuerdo con el contexto de los grupos; consideramos 

que la metodología de investigación que se ajusta mejor a las necesidades de este 

trabajo es el enfoque cualitativo, retomando a Ibáñez (2006).   

 

El enfoque cualitativo –por ejemplo, mediante grupos de conversación, 

entrevistas, testimonios y en general documentos– es exclusivo del 

orden social y, por lo mismo, no cabe encontrar antecedentes en las 

ciencias naturales y sus modelos del saber metódico. En cambio, ha de 

formularse completamente en sus bases y criterios de validación…. el 

investigador cualitativo se mueve en el orden de los significados y sus 

reglas de significación: los códigos y los documentos, o significaciones. 

(p. 19)      

 

Con la metodología cualitativa por su flexibilidad, logramos sistematizar, 

analizar e interpretar diversas situaciones subjetivas que se suscitaron en las 

intervenciones educativas se llevaron a cabo con grupos: alumnado, figuras 

educativas, docentes y comunidad educativa; las técnicas de investigación elegidas 

fueron:  observación participante, la etnografía y la técnica fotográfica para 

sistematizar, analizar e interpretar  la información documentada; consideramos nos 

permiten llegar a la comprensión del fenómeno social y  la realidad de las situaciones.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   



21 
 

1.2.1 Técnica de observación participante 

 

Con esta técnica del método cualitativo el investigador participa activamente en el 

contexto, interactuando con el grupo que es investigado, permite obtener una 

comprensión profunda de las dinámicas, comportamientos, valores sociales, ya que se 

inserta directamente en el contexto social que investiga; dado que la investigación está 

referida a tres grupos de comunidades escolares donde se llevaron a cabo las 

intervenciones educativas, la técnica de observación participante permitió analizar e 

interpretar desde dentro, las experiencias vividas. 

 

En las tres experiencias se utilizó la técnica de observación participante, al tener 

la posibilidad de  organizar  estos talleres, la participación con los asistentes del  taller, 

trabajando con una intervención constante en las diferentes actividades programadas, 

logramos  observar algunas situaciones clave,  registradas en el diario de campo y se 

tomaron algunas fotografías; también registramos algunas reacciones que las y los 

participantes manifestaron  cuando trabajando, exponiendo, mostrando los diferentes 

objetos,  logramos registrar  y tomar  notas de los comportamientos, actitudes, 

emociones.   

 

1.2.2 Técnica de etnografía 

 

La técnica de etnografía permite llevar a cabo una investigación descriptiva y detallada 

al registrar lo que acontece en el proceso de investigación. Al ser un grupo de personas 

con las que se realizaron las intervenciones, esta técnica permitió estudiar el 

comportamiento del grupo, la interacción entre sus miembros con el fin   de poder 

analizar e interpretar. En algunas ocasiones del trabajo, iniciamos describiendo lo 

observado que se desarrollaba en segundo plano, lo que hacían los niños, 

posteriormente se describió la participación directa en las intervenciones.  

 



22 
 

1.2.3 Técnica fotográfica  

 

Los registros fotográficos de trabajo de campo son registros visuales que nos 

facilitaron interpretar las situaciones, realizadas en estas experiencias de intervención 

educativa, en los diferentes espacios ya que la técnica de interpretación fotográfica 

posibilita al investigador que a partir de una imagen fotografía que pueda presentar la 

situación. “La imagen como dato ayuda a contextualizar lo observado y posibilita 

profundizar sobre aspectos menos visibles en otros modos de registro de lo observado” 

(Bonneto, 2016, p. 71). 

 

1.3 Un acercamiento teórico. Enfoque sociocultural de aprendizaje 

 

A lo largo de la historia han surgido diversas teorías del aprendizaje entre ellas, la 

teoría sociocultural del aprendizaje; durante el siglo XX surgieron los primeros aportes 

a esta teoría a partir de nuevos aportes sobre el desarrollo, con el psicólogo ruso Lev 

Vigotsky entre los años 1920 y 1930.    

 

Debido a que nuestro tema se centra en el enfoque sociocultural del 

aprendizaje, se hace necesario realizar una revisión de algunos conceptos. Según 

Schunk (2012), la teoría sociocultural enfatiza que el aprendizaje es un proceso 

influenciado y mediado por el entorno social y cultural del individuo (p. 240–243), el 

proceso de aprendizaje, es determinado por la cultura y la interacción social, 

dependiendo de donde se desenvuelve el individuo será su aprendizaje y mientras 

más interacción social tenga más será el aprendizaje. Desde la teoría sociocultural el 

aprendizaje es concebido a la manera de una construcción del sujeto, a medida que 

organiza la información que proviene del medio con el que interacciona (Paz González, 

Lahera Martínez y Pérez Gallo, 2023). 

 

 



23 
 

Desde esta perspectiva en los espacios educativos escolares la interacción 

entre el alumnado y las y los docentes tiene que ser de colaboración, de diálogo, 

permitiendo que se lleve a cabo un trabajo en equipo en función del aprendizaje. Este 

enfoque parte “del supuesto de que las funciones mentales complejas tienen un origen 

social y están histórica y culturalmente situadas. Como consecuencia, colocan la 

relación aprendizaje-desarrollo al centro de sus propuestas educativas” (Rodríguez 

Arocho y Alom Alemán, 2009, p.7). 

 

Según la teoría sociocultural se tiene que considerar el contexto previo del 

alumnado antes de entrar a la escuela ya se tienen aprendizajes previos de acuerdo a 

su cultura y su vida cotidiana. En el ámbito educativo escolar “todo aprendizaje en la 

escuela siempre tiene una historia previa, todo niño ya ha tenido experiencias antes 

de entrar en la fase escolar, por tanto, aprendizaje y desarrollo están interrelacionados 

desde los primeros días de vida del niño” (Carrera y Mazzarella, 2001, p. 43).  

  

En la teoría sociocultural el aprendizaje se lleva a cabo a través de la interacción 

social y cultural, la relación que existe en la socialización es de suma importancia y 

uno de los elementos clave para llevar a cabo el aprendizaje es el lenguaje; en las 

experiencias de intervención educativa referidas se vinculó el trabajo colaborativo con 

la construcción del propio aprendizaje a propósito de la literacidad y la interacción de 

los participantes con el uso de objetos concretos.  

 

Ahora bien, las experiencias de intervención educativa, se desarrollan en un 

ámbito donde la interacción social se lleva a cabo al interior de una comunidad de 

aprendizaje, espacios donde se proporciona el contexto para el pensamiento 

compartido, donde la experiencia tiene este mecanismo de aprendizaje, el de la 

construcción del aprendizaje a partir de la interacción.  “La manera en que los 

aprendices interactúan con sus mundos (es decir, con las personas, los objetos y las 

instituciones que los conforman) transforman su pensamiento” (Schunk, 2012, p. 242). 



24 
 

La interacción social funge como uno de los elementos clave en el proceso de 

aprendizaje, en las experiencias citadas, la interacción permite que los integrantes del 

grupo lleven a cabo diversos mecanismos de información, al compartir los 

conocimientos previos de acuerdo con la cultura, “esos procesos, que en cierta medida 

reproducen esas formas de interacción social, son internalizadas en el proceso de 

aprendizaje social hasta convertirse en modos de autorregulación” (Carrera y 

Mazzarella, 2001, p. 43).   

 

Dentro de las interacciones que se desarrollan en una sociedad en forma oral, 

“se considera que el aprendizaje estimula y activa una variedad de procesos mentales 

que afloran en el marco de la interacción con otras personas, interacción que ocurre 

en diversos contextos y es siempre mediada por el lenguaje” (Carrera y Mazzarella, 

2001. p. 43).  

 

En el proceso de aprendizaje, otro componente clave es la mediación, la cual 

sostiene que el pensamiento humano está mediado por signos, “los mediadores son 

sistemas de signos (lengua, números, escritura), y sistemas de significado (creencias, 

teorías, esquemas culturales, rutinas)” (Hernández Zamora, 2018, p. 12); estos 

mediadores y significados en la interacción dentro del aula permite que entre el 

docente y el alumnado aparte de adquirir contenidos también adquieran herramientas 

culturales que le permiten a los estudiantes interpretar su realidad, en este sentido “es 

a través de la lengua, las instrucciones, las explicaciones, el cuestionamiento, el 

diálogo, la conversación, la escucha, la interpretación, la conceptualización, entre otras 

muchas funciones del lenguaje, que es posible aprender” (Casariego Vázquez, 2020, 

p. 68). 

 

 

 

 



25 
 

En las experiencias de intervención educativa de trabajo con algunas lenguas 

indígenas se llevó a cabo una participación de hablantes de alguna lengua indígena, 

“aprender, significa aprender a hacer y jugar a ser. Esto da una nueva dimensión 

psicológica, social e histórica al concepto de aprendizaje escolar. Saber se entiende 

como saber hacer, saber un oficio o saber un arte en un contexto culturalmente 

determinado, donde el aprendizaje se reconoce, desarrolla y evalúa en un sentido 

integral, tanto por los otros como por uno mismo” (Casariego Vázquez, 2000 p. 19).  

 

En el siguiente diagrama se puede observar cómo se deriva el aprendizaje.   

 

1.3.1 Literacidad  

En los últimos años se ha hecho un esfuerzo por describir, entender y aportar en los 

diferentes procesos, la comprensión de la lectura y la escritura en los diferentes niveles 

educativos, una de las prácticas socioculturales más antiguas e importantes son:  la 

lectura y la escritura, en las experiencias de intervención educativa, detectamos un 

elemento que utilizamos de manera constante, una herramienta principal en los 

talleres, esta es la literacidad, un concepto poco conocido pero utilizado por 

investigadores hace ya algunos años.  

Figura 1.01. Aprendizaje  

 

Nota. Elaboración propia. 



26 
 

Según Hernández, “la literacidad es la cualidad de ser letrado, una persona que 

es letrada, desde un punto de vista social, se puede ver como las prácticas sociales 

mediadas por la lengua escrita” (Hernández Zamora; 2020, 1:17–1:30) dar sentido y 

significado a la diversidad de pensamientos, de visión del mundo y las prácticas 

culturales propias en distintos contextos culturales.  

 

La literacidad contempla la identidad de una persona, grupo de personas, 

comunidad o sociedad, tanto la práctica social dando sentido y significado en 

diferentes concepciones del mundo, más que pensarse como habilidad relacionada 

con la lectura y la escritura. “El uso de la literacidad es esencialmente social, no se 

localiza únicamente en la mente de las personas o en los textos leídos o escritos sino 

también, en la interacción interpersonal y en lo que la gente hace con estos textos” 

(Zavala, 2009, p. 24). 

 

En las intervenciones educativas de trabajo con algunas lenguas indígenas, que 

desarrollamos en los talleres, daremos cuenta de algunos ejercicios de literacidad 

realizados en las tres experiencias de intervención educativa: en la primera experiencia 

fue en la primaria Jesús González Ortega, proyecto Hacia una educación intercultural 

e inclusiva, un proyecto de sensibilización e inclusión, se construyó un conocimiento 

nuevo a partir de la cultura y la lengua indígena empleada. 

 

En la segunda experiencia con el Taller Chamakili. Anticuentos y antipoemas, 

(Secretaría de Cultura, [2019]) giró en torno a un acercamiento con la escritura creativa 

en lenguas indígenas y por último en la tercera experiencia; el Taller de didáctica de 

lenguas indígenas cuyo objetivo fue el diseño y elaboración de materiales didácticos 

para la enseñanza de las lenguas indígenas.  

 

 

 



27 
 

1.3.2 Literacidad en lengua indígena 

 

Las niñas y los niños desde muy pequeños sin saber leer ni escribir representan 

situaciones a partir de la cultura, del contexto de la comunidad, de las experiencias 

vividas, de las prácticas de su comunidad o la vivencias en el día a día, en diversas 

formas de expresión predominando la oralidad. La literacidad,  entendida como el 

desarrollo de la escritura con sentido, en  este caso en lenguas indígenas, la cual 

propicia la comunicación entre las personas alrededor de un contexto, de un texto, 

significa, dos personas o más personas que comentan sobre algo que vieron en un 

libro o algo que están presenciando en la realidad, es decir; la comunicación entre 

pares, entre grupos, entre familia, en comunidades, en torno a textos escritos en 

lenguas indígenas, o realidades explicadas en lengua indígena. 

 

En cuanto a las comunidades indígenas se refiere, encontramos diversas 

prácticas de lectura y escritura particulares, tales como, los cantos, asambleas 

comunitarias, los tejidos, los rituales, usos cotidianos, que adquieren sentido en 

función de los contextos culturales, los cuales responden a la forma de entender el 

mundo, las prácticas culturales, los significados con sus especificidades, por lo que 

estas formas no precisamente coinciden con los modelos escolares. Se tiene que 

reconocer y valorar estas formas de literacidad de una forma respetuosa que permita 

una inclusión educativa.  

 

En cuanto a la escritura se refiere “en el proceso de iniciación a la escritura 

como proceso cultural, los actos que valoramos como <literacidad> genuina son las 

primeras prácticas orales que se realizan con intenciones escritas <lecturas> (oralidad 

a partir del dibujo o de un texto)” (Casariego Vázquez; 2000, p. 40), así la escritura 

surge a partir de lo oralidad desde una diversidad, ya sea objetos, iconografías, dibujos 

o textos culturales.   

 



28 
 

 Por su parte, Casariego Vázquez (2000) en el caso de las comunidades 

indígenas menciona que:  

 

Las primeras prácticas de los niños pequeños que consideramos 

escritura, no son necesariamente las de plástica o de graficación, cuya 

intención puede ser más bien lúdica, reproductiva. De hecho, en las 

comunidades indígenas existe toda una cultura iconográfica y visual con 

sentido narrativo - que es conocida por los niños desde muy pequeños -

, el lenguaje dramático (la narración de cosas a través del teatro o 

dramatización) y el gráfico o pictórico; todos los lenguajes en sí mismos, 

cuyo aprendizaje supone un proceso especializado y responde a una 

lógica y un uso que difiere de los usos propios de la escritura alfabética. 

(p. 40) 

 

Así la escritura con sentido permite que el niño se interese en escribir con un 

lenguaje propio, desarrollar la literacidad en su lengua indígena, al ser 

predominantemente oral permitir que se lleve a cabo una escritura libre, como 

escuchen su lengua sin reglas, con una intención de gusto, de goce.   

 

Figura 1.02.  Desarrollo de la literacidad 

 

Nota. Elaboración propia. 



29 
 

En las experiencias de intervención educativa, se ha trabajado con alumnas y 

alumnos de nivel básico, así como con figuras educativas que son hablantes de alguna 

lengua indígena o que tienen a su cargo trabajo académico con población indígena y 

estudiantes universitarios que se forman para la enseñanza de la lengua indígena, las 

actividades el aprendizaje se realizó a través de la perspectiva de la literacidad.  En 

cada una de las experiencias utilizamos la literacidad como una herramienta de 

introspección sobre el manejo de la información de los hablantes e hispanohablantes 

de lengua indígena que participaron en los talleres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

CAPÍTULO 2. Contexto de las experiencias de intervención educativa  

 

Las intervenciones educativas realizadas con el objetivo de cubrir la atención a las 

comunidades indígenas, fue mediante una colaboración interinstitucional, instituciones 

preocupadas por el tema indígena. A través de esta colaboración se llevó a cabo 

intervenciones educativas en dos instituciones de algunos estados de la República 

Mexicana con atención directa o indirecta a grupos de población indígena, dirigidos a 

hablantes en lengua indígena o hispanohablantes que tienen relación o vinculación 

con personas hablantes o que se autodenominan indígenas. 

 

Estas intervenciones educativas se realizaron durante el periodo 2019-2024, 

trabajo interinstitucional por parte de la Secretaría de Cultura Federal a través de la 

Dirección General de Culturas Populares Indígenas y Urbanas (DGCPIU) en específico 

la Dirección de Desarrollo Intercultural Bilingüe (DDIB) y la Secretaría de Educación 

Pública (SEP) específicamente el Consejo Nacional de Fomento Educativo (CONAFE) 

y la Unidad de Educación Especial y Educación Inclusiva (UDEEI) y la recién 

inaugurada Universidad de las Lenguas Indígenas de México (ULIM). 

 

Estas intervenciones ocurrieron de forma sucesiva; en primer lugar, en el 

proyecto Hacia una educación intercultural e inclusiva en la escuela Primaria Jesús 

González Ortega ubicada en la CDMX, impartido a alumnas y alumnos 1° 2° y 3° de 

primaria; en segundo lugar, el Taller Chamakili. Anticuentos y antipoemas, en la cual 

se capacitaron a figuras educativas del Consejo Nacional de Fomento Educativo 

(CONAFE); en tercer lugar, el Taller de didáctica de lenguas indígenas, impartido a 

alumnas y alumnos de segundo semestre inscritos en la Universidad de las Lenguas 

Indígenas de México (ULIM); en este capítulo daremos el contexto de las tres 

experiencias de intervención educativa.  

 



31 
 

2.1 Proyecto. Hacía una educación Intercultural e inclusiva. Escuela primaria 

Jesús González Ortega 

 

La escuela primaria Jesús González Ortega brinda atención de jornada ampliada, está 

ubicada en la Colonia Nativitas en la CDMX, mediante la Unidad la de Educación 

Especial y Educación Inclusiva (UDEEI). Se solicitó una intervención a la Dirección 

General de Culturas Populares Indígenas y Urbanas (DGCPIU) ya que se había 

detectado una problemática en atención a las alumnas y alumnos identificados como 

hablantes de alguna lengua indígena o que se autodenominan indígenas inscritos en 

la escuela primaria; la preocupación se hace más notoria hacia este grupo de 

población que radica en la CDMX como migrante perteneciente a alguna comunidad 

indígena. La Secretaría de Pueblos y Barrios Originarios y Comunidades Indígenas 

Residentes  (s.f.) señala que: 

 

De acuerdo con datos de la encuesta intercensal 2015 del Instituto 

Nacional de Estadística y Geografía (INEGI)… En la CDMX se hablan 55 

de las 68 lenguas indígenas nacionales. Las de mayor presencia son el 

náhuatl, cuyos hablantes representan casi el 30% del total; el mixteco 

con el 12.3%; otomí 10.6%; mazateco 8.6%; zapoteco 8.2% y mazahua 

con 6.4%. 

 

En la CDMX conviven una gran diversidad de lenguas que acuden a las escuelas 

de la Ciudad, esto da cuenta de la atención que se requiere en la educación pertinente 

con respeto a los derechos lingüísticos y culturales de las y los alumnos que asisten a 

recibir educación. Hablantes en contextos urbanos o rurales que viven, actualmente 

en contextos urbanos y que se tiene otra lengua, en este caso el español, como 

segunda lengua como lengua mayoritaria de comunicación. 

 

 



32 
 

 Como parte de las acciones de la DGCPIU a través de la Dirección de Desarrollo 

Intercultural Bilingüe (DDIB) da puntual atención a la solicitud a la población indígena 

y por ende, implementa un taller dirigido a comunidad educativa de la escuela primaria 

Jesús González Ortega por lo que surge el proyecto Hacía una educación Intercultural 

e inclusiva con el objetivo de generar inclusión de alumnas y alumnos identificados 

como hablantes y/o pertenecientes a comunidades indígenas. Para este primer 

momento, se hace necesario, pensar en un proceso de sensibilización frente a la 

diferencia cultural y lingüística. 

 

Por esta razón, se genera la necesidad de buscar apoyo en la creación de 

estrategias pedagógicas para la  inclusión en la escuela, tal como se plantea en el 

Programa Unidad de Educación Especial y Educación Inclusiva (UDEEI) que a partir 

de brindar apoyo especializado para generar dicha educación inclusiva, respecto al 

tema de inclusión indígena  aporta acciones en apoyo a los docentes en el proceso de 

creación colectiva de estrategias pertinentes que garantice una educación incluyente 

y de calidad.  En la siguiente tabla se enlista los grados en los cuales se identificaron 

alumnas y alumnos hablantes de lengua indígena.  

 

Tabla 2.01 Número de alumnos hablantes de lengua indígena 

Núm Grado Sexo Observaciones 

1 3° Fem La mamá es hablante de lengua náhuatl, le enseña a 

su hija algunas palabras 

1 5° Fem La mamá es hablante de la lengua mazateca 

1 5° Masc La mamá habla lengua tseltal 

1 6° Fem La mamá habla lengua mazateca 

Nota: Adaptada de:  Proyecto Hacía una educación intercultural e inclusiva. Unidad de Educación 

Especial y Educación Inclusiva. UDEEI III.174.  Documento interno. 2019.  



33 
 

Debido a la problemática detectada en el tema de inclusión de alumnas y 

alumnos originarios o que se identifican con alguna de las comunidades indígenas de 

nuestro país inscritos en la escuela primaria Jesús González Ortega, los docentes y 

autoridades de UDEEI preocupados por el tema, la comunidad docente realizó varias 

acciones: 

 

1. Identificación de alumnas y alumnos indígenas a través de las entrevistas 

realizadas a los padres de familia a inicio del curso con instrumentos sensibles 

a las características de población indígena (lengua, identidad y lugares de 

origen). Esto es importante, porque habla del interés de la comunidad docente 

hacia la población escolar en atención. 

2. Se realizó un primer acercamiento a las autoridades donde se llevó a cabo un 

convenio para la intervención de un proyecto, se solicitaron todos los datos, 

para diseñar un proyecto con el equipo de la Dirección de Desarrollo 

Intercultural Bilingüe y las profesoras de UDEEI que dio como resultado en 

proyecto. 

3. Se diseño el proyecto Hacia una educación intercultural e inclusiva. 

4. Se impartió el taller en el periodo de febrero a junio de 2019, con los grupos de 

primero a sexto grado, en esta intervención tuvimos el apoyo de cuatro 

talleristas, personal de UDEEI apoyo de trabajo social de la escuela, así como 

el apoyo de docentes y en ciertas ocasiones de las madres y padres de familia. 

En esta intervención participaron talleristas hablantes de tres lenguas 

indígenas: totonaco, zapoteco y náhuatl.  

 

De acuerdo con el número de grupos en la escuela se trabajaron dos temas La Danza 

de los Negritos para primaria baja (1°,2° y 3°) y La Milpa para primaria alta (4°, 5 y 6°) 

La forma de intervención fue de la siguiente manera:  

 

 



34 
 

Tabla 2.02. Participantes atendidos 

Grados   Grupos  Núm. de 

tallerista  

Lengua 

Indígena 

Tema  UDEEI   

Trabajo social  

1°, 2° y 3° A, B, C, D 2 Totonaco La danza 

de los 

Negritos    

2 agentes 

educativos  

4°, 5° y 6° A, B, C, D 2 Náhuatl y 

zapoteco 

La milpa 2 agentes 

educativos 

Nota: Elaboración propia 

 

El grupo de talleristas asistimos una vez a la semana, seis horas para trabajar 

con las alumnas y los alumnos durante el periodo febrero-junio de 2019. Se diseñaron 

diversos materiales didáctico-pedagógicos en lengua totonaca para las diferentes 

sesiones y participó toda la comunidad para el cierre del proyecto con la celebración 

de La fiesta al final del taller, por lo que, el apoyo de las madres y padres de familia 

fue fundamental para lograr el objetivo. Se atendieron a 240 alumnos correspondiente 

a 12 grupos de aproximadamente 20 alumnos por cada salón.  

 

Tabla 2.03.  Talleristas  

Talleristas Lengua indígena Alumnos atendidos  Nivel escolar 

Javier Jiménez Hablante Náhuatl 120 alumnos  Primaria alta 

Yatzin Domínguez Hablante Zapoteco 6 grupos c/20 alumnos 4°, 5° y 6° grado 

Federico Ramos Hablante Totonaco 120 alumnos  Primaria baja  

Irlanda Ramos Hablante Totonaco 6 grupos c/20 alumnos 1°, 2° y 3º grado 

Nota: Elaboración propia 

 

 

 

 



35 
 

Cabe mencionar que en esta investigación se dará cuenta de la participación 

que se realizó en el nivel primaria baja correspondiente a los grados 1°, 2° y 3°   con 

el tema La danza de los Negritos. Dando como resultado la presentación el 20 de junio 

de 2019 del taller de sensibilización intercultural a partir de los temas La danza de los 

Negritos y La milpa.  Se realizaron actividades comunitarias que involucraron; el ámbito 

artístico, la plástica, la música y las emociones poniendo énfasis en la identidad 

emocional indígena.   

 

En la presentación final los alumnos se presentaron con la vestimenta de la 

danza (realizada por las y los alumnos con el apoyo de los docentes, madres y padres 

de familia) La danza de los Negritos y La milpa en un evento escolar llamado La fiesta 

con los padres de familia y comunidad educativa. 

 

2.2 Taller Chamakili. Anticuentos y antipoemas.  Consejo Nacional de Fomento 

Educativo. CONAFE  

 

Como parte de la colaboración interinstitucional en relación al tema indígena DGCPIU-

CONAFE, se diseñó e impartió el Taller Chamakili. Anticuentos y antipoemas, dirigido 

a figuras educativas de esta institución.  

 

En el año 2019, desde la DGCPIU se gestó la iniciativa: Trabajar con los 

invisibles, cuya finalidad fue trabajar con población indígena, afromexicana y grupo 

vulnerable.  Dentro de los cinco programas que se llevaron a cabo durante los años 

2019 y 2020 se encuentra el Programa Chamakili cuyo propósito es promover los 

derechos lingüísticos de las niñas, niños y adolescentes indígenas no solo en el 

sentido de igualdad social y cultural, sino para otorgar la educación pertinente y de 

calidad que fomente el aprecio y fortalecimiento de su identidad y sus conocimientos 

(Secretaría de Cultura, [2019], p. 6) 

  



36 
 

El Consejo Nacional de Fomento Educativo (CONAFE) es una institución que 

se caracteriza por llevar educación a las comunidades más alejadas de nuestro país, 

cuenta en su matrícula con un número importante de alumnas y alumnos 

pertenecientes a comunidades indígenas, bilingües y monolingües en la lengua 

indígena, por lo que se realizó un trabajo interinstitucional para la atención de esta 

población en un rubro que poco se conoce; la escritura de las lenguas indígenas.   

 

Se implementó el Taller Chamakili. Anticuentos y antipoemas un grupo de talleristas 

hablantes de lengua indígena, colaboradores de la Dirección de Culturas Populares 

Indígenas y Urbanas, fue una capacitación intensiva y dirigida a figuras educativas del 

Consejo Nacional de Fomento Educativo (CONAFE), donde participaron figuras 

educativas hablantes de alguna lengua indígena o hispanohablantes que trabajan con 

población indígena, en esta intervención, se realizó una capacitación en diferentes 

regiones, llegando a un total de 16 talleres durante el periodo 2019-2020, en diferentes 

estados de la República Mexicana. 

 

Tabla 2.04.  Figuras educativas CONAFE 

Siglas  Nivel de participación 

CT Capacitador Tutor  

LEC  Líder para la Educación Comunitaria 

Coordinador  Regional, Académico, Operativo, Territorial 

API Asesor Pedagógico Itinerante  

Caravanas Asesor para el Desarrollo Comunitario, Capacitador de Caravanas 

JP Jefe de Programas  

EI  Educador Inicial  

AP Asesor Pedagógico  

Nota. Adaptada de:  Secretaría de Cultura. [2020]. Evaluación interna Talleres Chamakili. 

Dirección General de Culturas Populares Indígenas y Urbanas. 

 

 

 

 



37 
 

En esta experiencia profesional, tuvimos un taller de capacitación dirigido a las 

figuras educativas:  lideres educativos quiénes están al frente de grupos de alumnas y 

alumnos en su mayoría, de organización multigrado7. Las figuras educativas realizan 

su servicio social de uno o dos años, pasado este tiempo se les otorga una beca para 

que continúen con su formación académica, los grupos son multinivel y en muchos 

casos multilingüe o monolingüe dependiendo de la comunidad y en muy pocos casos 

el educador comunitario coincide con la lengua de su grupo; en esta intervención se 

realizaron 16 talleres en diferentes estados de la República mexicana dando atención 

a 1116 figuras educativas.  

 

Tabla 2.05.  Figuras educativas participantes en los talleres 

  

Nota. Adaptada de:  Secretaría de Cultura. [2020]. Evaluación interna Talleres Chamakili. Dirección 

General de Culturas Populares Indígenas y Urbanas. 

 

 

 

 

 
7 Un grupo multigrado se compone de alumnas y alumnos de que diversos grados en un mismo grupo, 
por ejemplo: un docente atiende en un solo grupo a 1°, 2° y 3° grado en un mismo salón.    

0

100

200

300

400

500

600

700

Líderes para la
Educación

comunitaria

Asesores y
capacitadores

para el
Desarrollo

Comunitario

Capacitadores
Tutores

Asistentes
Pedagógicos

Coordinadores Asesores
Pedagógicos
Itinerantes

Figuras educativas participantes



38 
 

Los 16 talleres se impartieron en 15 estados de la república con una diversidad 

lingüística como se presenta en la siguiente tabla.  

 

Tabla 2.06.  Diversidad lingüística participantes del taller 

Comunidad  Participantes  Lengua indígena   Hablantes 

Lengua 

Indígena 

San Juan del Río Querétaro  131 Otomí  15 

Santa María Huatulco Oaxaca 44 Zapoteco,Chinanteco 

Chocholteco, Huave 

Mazateco, Mixe Mixteco. 

44 

Cuetzalán, Puebla 198 Totonaco, Náhuatl 159 

Santa María Ocotan, Durango 33 Huichol 

Tepehuano del Norte  

Tepehuano del Sur  

33 

Jesús María, Nayar, Nayarit 87 Cora, Huichol 84 

San diego Xocoyucan, Tlaxcala 40 Náhuatl  4 

San Quintín, B.C 12 Kiliwa  0 

Guachochi, Chihuahua 40 Tarahumara  40 

Tlapa, Guerrero 146 

 

Mixteco, Amuzgo 

Náhuatl, Tlapaneco   

125 

Ometepec, Guerrero 151 Mixteco, Náhuatl 

Tlapaneco  

75 

San Andrés Cohamiata, Jalisco 27 Huichol 26 

Tequila, Veracruz 19 Náhuatl 15 



39 
 

Axtla de Terrazas, SLP 51 Huasteco, Náhuatl 43 

San Felipe Orizatlán, Hidalgo 34 Otomí  29 

Felipe Carrillo Puerto, Quintana Roo 68 Ch’ol, Maya  35 

San Cristóbal de Las Casas, Chiapas 35 Tseltal, Tsotsil  32 

Nota. Adaptada de:  Secretaría de Cultura. [2020]. Evaluación interna Talleres Chamakili. Dirección 

General de Culturas Populares Indígenas y Urbanas. 

 

2.3 Taller de didáctica de lenguas indígenas. Universidad de las Lenguas 

Indígenas de México. ULIM  

 

El 9 de febrero de 2021, el director general del Instituto Nacional de los Pueblos 

Indígena (INPI), Adelfo Regino Montes, firmó el acuerdo por el que se instruye la 

realización de acciones para la creación y el funcionamiento de la Universidad de las 

Lenguas Indígenas de México (ULIM), (Presidencia de la República 2018-2024, 2023),  

por lo que de acuerdo a este antecedente La Universidad de las Lenguas Indígenas 

de México nace en 12 octubre de 2023 en la Ciudad de México, con el objetivo de 

cumplir el compromiso del presidente Lic. Andrés Manuel López Obrador con el pueblo 

náhuatl de Milpa Alta.  

 

El objeto de la ULIM es impartir educación superior para la formación de 

profesionistas en lenguas indígenas en los niveles de licenciatura, especialidad, 

maestría y doctorado, en las modalidades escolarizada, no escolarizada, mixta y dual; 

realizar, investigación, promoción y vinculación, con el propósito de proteger, 

revitalizar, fortalecer y desarrollar el patrimonio lingüístico de los pueblos indígenas de 

México, y contribuir en  la construcción de una sociedad basada en el reconocimiento 

y respecto de su diversidad lingüística, étnica y cultural. (Presidencia, 2023). 

 



40 
 

En la primera licenciatura de la ULIM se encuentran inscritas 24 mujeres y 28 

hombres, quienes hablan náhuatl, huasteco, wixárika, mazahua, mazateco, mixe, 

mixteco, otomí, tepehuano, tlapaneca, tojolabal, tsotsil, zapoteco y español. 

(Comunicado) 

 

Tabla 2.07.  Principios ULIM 

1. Humanista. Formación centrada en el desarrollo integral de la persona como sujeto en 

proceso de aprendizaje continuo; fomenta los valores universales, principalmente el respeto 

a la otredad, la hermandad, la honestidad, la responsabilidad y la solidaridad con el prójimo, 

para logar la justicia social. 

2. Indígena comunitario. El proceso educativo se basa en la perspectiva filosóficas e los 

pueblos indígenas de México, en la vida comunal y los valores comunitarios como el servicio, 

la reciprocidad, la colaboración y el respeto entre las personas, la naturaleza y las 

divinidades quienes hacen posible la existencia. 

3. Intercultural. El proceso formativo fomenta el diálogo respetuoso entre las culturas, sus 

conocimientos, saberes y epistemologías, reconociendo una historia de injusticias que se 

busca transformar 

4. Plurilingüe. La ULIM asume que todas las lenguas, incluidas las lenguas indígenas, tienen 

el mismo valor y un lugar central en los procesos de comunicación, construcción y 

transmisión de saberes y de la cultura en su conjunto.  

5. Integral. La ULIM fomenta el desarrollo de todos los aspectos que conforman al ser humano, 

los cuales incluyen la mente, el cuerpo, la espiritualidad, la naturaleza y el universo, como 

parte de una misma totalidad. 

Nota. Adaptado de Principios, Universidad de las Lenguas Indígenas de México (s.f.). 

 

En la colaboración con la ULIM, como apoyo en las actividades referentes a la 

lengua indígena por parte de la DGCPIU realizamos algunas actividades en la cuales 

se implementaron estrategias para la enseñanza de las lenguas indígenas apoyando 

en el diseño de materiales y actividades didáctico-pedagógicas en el Taller de didáctica 

de lenguas indígenas II en segundo semestre de la Licenciatura en Enseñanza de 

Lenguas Indígenas durante el periodo febrero-agosto 2024.   

 



41 
 

En un grupo conformado por 30 alumnas y alumnos hablantes de lengua 

indígena e hispanohablantes, el apoyo se llevó a cabo en 10 sesiones de febrero-

agosto 2024 sesiones de 1:30 horas.  

De acuerdo a datos recabados se enlista en el siguiente cuadro la diversidad lingüística 

del alumnado.   

 

Tabla 2.08.  Diversidad lingüística del alumnado 

Semestre       Alumnos  Lenguas  Estados de origen  

2° 30  Wixarica 

Náhuatl 

Tlapaneco  

Zapoteco  

Mazahua  

Mixe 

Mixteco 

Otomí  

Mazateco  

Tojolabal  

Tsotsil 

Huasteco 

Español  

Nayarit 

CDMX  

Guerrero 

Oaxaca 

Estado de México  

Hidalgo 

Chiapas 

Nota: Elaboración propia 

 

 

Respecto a los temas que se abordaron durante el taller, se consideró las 

pedagogías indígenas para la enseñanza de las lenguas indígenas, durante el taller 

los alumnos tuvieron una gran participación.  Al final del taller se llevó a cabo una 

presentación de los productos realizados en equipos, el diseño y la creación de los 

materiales para la enseñanza de las lenguas indígenas. 

 

 



42 
 

CAPÍTULO 3. Análisis e interpretación de las experiencias  

 

En este capítulo analizaremos algunos ejercicios de literacidad en lenguas indígenas 

recuperadas a partir de las experiencias de intervención educativas realizadas durante 

el periodo 2019-2024. 

3.1 Proyecto: Hacía un educación intercultural e inclusiva. Primaria Jesús 

González Ortega 

 

En este proyecto de intervención educativa se realizaron 16 sesiones una por semana 

(jueves) con duración de 50 minutos durante los meses de febrero a junio de 2019. Se 

diseñó el proyecto para la sensibilización de las y los alumnos y comunidad educativa, 

con el propósito de conocer y practicar el sentido de la comunalidad en el marco de la 

educación intercultural bilingüe.  

 

3.1.1 Propósito  

 

El proyecto Hacia una educación intercultural e inclusiva tiene el propósito de 

sensibilizar a la comunidad educativa (alumnas y alumnos, docentes, directivos, 

padres de familia) hacia la valoración de la diversidad lingüística y cultural con 

acciones pertinentes donde sean respetados  los derechos lingüísticos y culturales de 

las y los alumnos hablantes de alguna lengua indígena y población en general a partir 

de un trabajo colaborativo y corresponsable SEP-UDEEI-DGCPIU que garantice el 

derecho a una educación de calidad con equidad, igualdad priorizando el logro del 

aprendizaje desde las diversas formas de interpretar el mundo  y abonando a la 

construcción de una escuela cada vez más inclusiva.  

 

 

 



43 
 

3.1.2 Enfoque  

 

El objetivo que se cumplió en esta experiencia fue el de visibilizar la diversidad 

lingüística y cultural que tenemos en nuestro país, bajo un enfoque intercultural, de 

trabajo en colectivo a partir de la escucha que prestigie el componente lingüístico y 

cultural de algunas comunidades indígenas, creando un ambiente de confianza y de 

intercambio intercultural. En este proyecto tuvimos la participación de la comunidad 

educativa y los padres de familia quienes fueron parte fundamental en este proceso 

de aprendizaje. Con la finalidad de contribuir a que las relaciones interculturales sean 

una realidad en los contextos de los estudiantes, garantizando el derecho a una 

educación con equidad e igualdad. 

 

3.1.3 Metodología  

 

Las actividades y ejercicios didáctico-pedagógicos están relacionados en visibilizar, 

valorar y prestigiar, algunos elementos relacionados con la importancia de las lenguas 

indígenas, las potencialidades educativas y artísticas que tienen las lenguas indígenas 

creando un ambiente de trabajo práctico, lingüístico y educativo.  

 

a) Lingüístico.  Se realizó el proceso de identificación de algunos hablantes de 

lengua indígena o que fueran hablantes hereditarios8 que están matriculados 

en la escuela. 

 

b) Educativa. Se cumplió con el objetivo de la recreación de la Danza de los 

Negritos, una danza tradicional indígena originaria de la comunidad totonaca 

perteneciente a la Sierra Norte del estado de Puebla.   

 

 

 
8 Entenderemos hablantes hereditarios a las personas que entienden, pero no hablan la lengua indígena, sin 
embargo, llevan a cabo algunas prácticas comunitarias de su cultura.  



44 
 

Actividades  

 

A continuación, describimos la fase intensiva con los alumnos y las actividades que se 

desarrollaron con los alumnos de primaria baja9.  

  

Tabla 3.01.  Agenda de actividades  

Mes Fecha Actividad Responsable 

Febrero  28 ❖ Mi cultura en la escuela 

Presentación del taller a la 

comunidad educativa.  

Directora de la escuela, docentes, 

talleristas y personal de UDEEI  

Marzo 7,14, 

21,28 

❖ Trabajo con grupos 

Interculturalidad 

Tallleristas, UDEEI, Maestros de grupo 

Abril 11 ❖ Trabajo con grupos 

Interculturalidad 

Tallleristas, UDEEI, Maestros de grupo 

Mayo 02,16,2

3,30 

❖ Trabajo con grupos 

Interculturalidad 

Tallleristas, UDEEI, Maestros de grupo 

Junio 7,14 ❖ Trabajo con grupos 

Interculturalidad 

Tallleristas, UDEEI, Maestros de grupo 

Junio 21 ❖ Presentación de La milpa 

❖ Presentación de la  

Danza de los Negritos 

❖Degustación gastronómica 

Tallleristas, UDEEI, Maestros de grupo 

Nota: Elaboración propia 

 

 

 

 

 

 

 
9 Según la Secretaría de Educación Pública (SEP) en México, “Primaria baja” se refiere a los primeros tres grados 
de la educación primaria, es decir, 1° de primaria, 2° de primaria y 3° de primaria.   



45 
 

Los temas tratados referentes a la lengua indígena se presentan en la siguiente 

tabla. 

 

Tabla 3.02.  Sesiones del taller. Hacia una educación intercultural e inclusiva 

Meses Sesiones Temas 

Febrero 1 Sesión 1: Hacia una educación intercultural e inclusiva.  

Marzo 4 Sesión 2: La Danza de los Negritos. 

Sesión 3: La fiesta en la comunidad totonaca 

Sesión 4: La procesión en la feria de la comunidad 

Sesión 5: La vestimenta de la Danza de los Negritos. 

Abril 1 Sesión 6: Los niños en la Danza de los Negritos. 

Mayo 4 Sesión 7: Derechos de la niñez indígena. 

Sesión 8: La lengua indígena y la danza en la comunidad. 

Sesión 9: La Danza de los Negritos. Ensayo son de la caravana.  

Sesión: La música de la danza. Ensayo son de procesión.  

Junio 3 Sesión 11: Vestimenta de la Danza de los Negritos. Ensayo de la 

danza.  

Sesión 12: Ensayo general La fiesta 

Presentación La fiesta.  

Nota: Elaboración propia 

 

Las actividades que se realizaron se presentan en la siguiente tabla, la descripción día 

a día y sus contenidos  

Tabla 3.03.  Cronograma de actividades. Hacia una educación intercultural e inclusiva 

Mes Día 

(jueves) 

Actividad 

Sesión Teórica Sesión Práctica 

Febrero 28 Presentación de la cultura, lengua, contexto. 

Presentación del programa “la danza de los 

negritos” 

Palabras clave: kachikin (pueblo), 

ka kiwin (monte), sen (lluvia), chichiní (sol), kuxí, 

(maíz). 

 

 

Marzo 

07 Recordar palabras clave en totonaco de la sesión 

anterior. 

 



46 
 

 Palabras clave: xawat (milpa), tiyat (tierra), tantlinín 

(danzantes), luwa (víbora).  

Maxki pasxkasinil n‘tiyat. (le doy gracias a la Tierra). 

14  Primer ensayo.  

Lengua totonaca 

(palabras claves). 

 

Ubicación y cargos en 

la danza: xa puxcú 

tantlin (caporal), 

dominguillo (xa puxcú 

kgawa’s), marcelillo, 

xocoyotillo (aksu 

kgawa’s). 

21 Recordar las palabras clave en totonaco. 

La vestimenta de la Danza de los Negritos. 

Hacer la máscara de los negritos 

 

28  Segundo ensayo  

 

Abril 

04 Madre tierra (kintse kan tiyat) 

Maskikan kgani (se le da respeto)   

Accesorios que utiliza el danzante: akgchit 

(paliacates), kgambich (castañuelas) 

 

11  Tercer ensayo 

18 Descanso (dejarles tarea)  

25 Descanso (dejarles tarea)  

 

Mayo 

02 La fiesta en la comunidad  

Tantlinin(danzantes),liwat (comida),kuchú refino 

 

09  Cuarto ensayo 

16 La colectividad, solidaridad apoyo, trabajo en grupo.  

23  Quinto ensayo 

30 La cosmovisión  

Junio 06  Ensayo general 

13 Presentación de las actividades realizados por los 

alumnos, ante los padres de familia 

 

Nota: Elaboración propia 



47 
 

Carta descriptiva para el tratamiento didáctico de la educación intercultural.  

 

Tabla 3.04.  Carta descriptiva Hacia una educación intercultural e inclusiva 

 

 

 

 

 

 

Tiempo 

50 min. 

Etapas Actividades Producto Material 

 

5 min. 

 

Encuadre 

Saludo en lengua indígena 

totonaca. Skgalhen (buenos días) 

 

Informar el objetivo de la sesión 

  

 

 

30 min. 

 

 

 

 

 

Desarrollo 

Proyectar un video acerca de la 

fiesta en la comunidad indígena 

totonaca “La fiesta de mi pueblo 

totonaco”. 

 

Realizar primera fase de la máscara 

del vestuario de la danza de los 

negritos. 

 

Audiovisual 

 

Artística 

 

 

Proyector 

Computadora 

Globo, 

periódico y 

engrudo, 

tijeras, lápiz.  

 

5 min. 

Palabras clave en totonaco: pascua 

(fiesta), stlan (bonito), talakgn’u 

(máscara), ta tantlin (danzantes), 

tsitsakg (negro), víbora (luwa). 

Lecto 

escritura y 

pronunciación 

Pizarrón 

plumones 

 

5 min. 

 

Comentar la importancia de la fiesta 

en la comunidad. 

Expresión 

oral 

 

5 min. Cierre Despedida en totonaco paxskasinilh 

akgtsú kaman (gracias niños). 

Expresión 

oral 

 

 

Nota: Elaboración propia 

Tema: La fiesta en la comunidad totonaca 

Objetivo General: Que los participantes sepan cómo se realiza la fiesta en la 

comunidad totonaca.  

Dirigido a: Alumnos 1°, 2° y 3er grado de educación primaria 

N° de sesión: 3  

Fecha: 14 de marzo 2019 

    



48 
 

 

La experiencia que daremos cuenta será específicamente la atención que se 

brindó a primaria baja 1°, 2° y 3° con dos grupos cada grado con el proyecto de la 

danza. De acuerdo a las notas de trabajo de campo en esta intervención que consta 

de ocho meses de duración con una sesión por semana, se recuperaron los siguientes 

ejercicios de literacidad.  

 

3.1.4 Análisis e interpretación de algunos ejercicios de literacidad y 

biliteracidad.  

 

De acuerdo a los registros etnográficos, observación participante e imágenes 

analizaremos algunos ejercicios de literacidad que se realizaron en esta experiencia.  

En la primera sesión: 

 

Presentación en lengua indígena  

 

La presentación en lengua indígena de los talleristas que dura alrededor de tres 

minutos (totalmente en lengua indígena).  Al ser una escuela que se encuentra en la 

ciudad no es común, que las alumnas y alumnos escuchen otra lengua diferente al 

español, el diálogo que se establece al compartir los conocimientos, a partir de la 

cosmovisión, desde la cultura, desde los saberes individuales, saberes comunitarios y 

saberes escolares se realiza una interacción dentro de los espacios educativos, 

permite que se realicen procesos diversos de aprendizaje; con estas experiencias de 

intervención educativa estamos interesados en analizar la literacidad a través del uso 

de objetos o prácticas propiamente indígenas, esto da cuenta con las siguientes 

situaciones que describimos a continuación:  

 

 

 



49 
 

En tanto se llevaba a cabo la presentación en totonaco del tallerista se 

observa a un niño (seis años) que comienza a reír voltea a ver a su 

compañera del lado izquierdo la cual al verlo se contagia la risa, los dos 

sentados en la banca se tapan la boca con las manos, tratando de poner 

atención, se comienzan a mover viéndose a los ojos, al verlos algunos 

niños hacen un sonido de silencio, los compañeros se tranquilizan antes 

de que termine la presentación (Ramos, 2019). 

 

En esta situación, el alumno que ríe podemos interpretarlo como un respuesta 

instintiva  hacia lo desconocido,   al escuchar los sonidos de otra lengua a la cual no 

está acostumbrado, le causa una reacción de risa, el hecho de taparse la boca sugiere 

que al no poder contener la risa en un cierto tiempo se tapa para que no se den cuenta 

los otros,  e intenta que no se note, podemos notar que dentro de la falta de costumbre 

al escuchar otra lengua, tiene una respuesta de respeto al controlarse antes de que 

acabe la presentación, en otro grupo con la misma actividad (presentación en lengua 

indígena) se lleva a cabo la siguiente situación  

 

Está una alumna sentada en la banca junto a un compañero, la niña 

escucha atenta la presentación con sus manos en la barbilla, algunos de 

sus compañeras voltean a verla al seguimiento de la presentación, ella 

se sonríe sin distraerse. Después de terminar la presentación el tallerista 

realiza las siguientes preguntas: ¿Alguno de ustedes hablan una lengua 

indígena?, ¿sus padres, hablan alguna lengua indígena? ¿Alguno de sus 

abuelas o abuelos es hablante de una lengua indígena? En ese momento 

la niña a la que voltearon a ver en la situación expuesta anteriormente 

contesto que ella conoce algunas palabras en lengua náhuatl, su madre 

es hablantes de esta lengua y le enseña un poco, son originarios del 

estado de Veracruz y conoce porque en el algún momento ella comentó 

que es originaria de una comunidad indígena de Veracruz. (Diario de 

campo (Ramos, 2019). 



50 
 

 

Al escuchar el sonido de una lengua diferente al español, la niña al tener un 

referente indígena, ella se siente identificada al prestar atención a la presentación del 

tallerista, esto permitió atender una lengua distinta a la que se maneja comúnmente 

en el espacio escolar, a lo cual decidió compartir su origen y expresar su sentimiento 

de pertenencia, informando que sus familiares son hablantes de una lengua indígena.   

 

El traje de la Danza de los Negritos 

 

En la primaria se presentó un danzante y músico originario de una comunidad 

totonaca.  Para dar cuenta cómo se realizan los ejercicios de literacidad. 

 

Figura 3.01.  Capa del traje de la Danza de los Negritos 

 

Nota: Fotografía propia 

 

 

 



51 
 

En la fotografía 1 se observa al tallerista que tiene sujeto un traje para la Danza de los 

Negritos, el traje como logra observase tiene bordadas figuras como flores o plantas 

en alusión a la naturaleza, este traje es característico de la sierra Norte de Puebla. Se 

observa en la foto que el danzante está compartiendo información con las niñas y los 

niños, explica mediante la capa de la danza, (bordada con lentejuela y chaquira) la 

relación que tienen los totonacos con la naturaleza, se observa también una niña que 

atentamente escucha la explicación, el tallerista realiza preguntas que detonan la 

reflexión sobre el papel que juega la relación entre la naturaleza y las personas.  

¿Ustedes Cómo se relacionan con la naturaleza?, ¿Creen que la naturaleza pertenece 

a las personas? o ¿Podemos llevar una relación con la naturaleza? Las respuestas 

fueron las siguientes: 

 

● La naturaleza es algo bueno.  

● Compartimos espacios, nos cuida la cuidamos 

● Nos llevamos bien y tenemos que cuidarla para que nos de agua, sol.   

 

El tallerista hace una reflexión mediante una narración de la comunidad totonaca: 

   

Kiwikgolú (árbol viejo), es el dueño del monte y cuida el monte, si quieres ir a 

cortar un árbol tienes que pedirle permiso, nuestro pensamiento totonaco nos 

muestra que somos dependientes de la naturaleza para sobrevivir, a través de 

la danza podemos ofrendar para llevar una relación de reciprocidad para lograr 

un equilibrio en la comunidad (Ramos; 2019). 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

Figura 3.02.  Traje de la Danza de los Negritos 

 

Nota: Elaboración propia 

 

En la fotografía 2. Se observa que las y los alumnos sentados (en forma de media 

luna) en el piso, el tallerista portando su traje de la danza de Danza de los Negritos, 

toca con el violín un son de la danza.  El tallerista a través del traje explicó la 

importancia de esta práctica en su pueblo y cómo es que esta danza es parte de la 

comunidad, así como, los cuatro años que se tiene que danzar, por último, el danzante 

saco el violín y comenzó a tocar un son que comentó se llama La Caravana el primer 

son de la danza con el que se hace una reverencia; ejemplo de biliteracidad en lengua 

indígena. 

 

Nieves es una niña muy pequeñita. Es nahua de la Huasteca Potosina. 

¿Alguien de este salón habla lengua indígena?, preguntamos. Inmediatamente 

las miradas de sus compañeros apuntaron hacia ella. Su rostro y cuerpo 

parecieron enroscarse, como el armadillo o la cochinilla, tal escudo en alerta, 

preparó la defensa. El silencio, corteza impenetrable, protegió fuertemente a su 

lengua materna. 

Dejamos entonces que el Totonaco tocara la puerta; con la palabra vino la 

música, el zapateado y el maíz. La lengua Zapoteca y el náhuatl también 

insistieron. 



53 
 

Pudo ser que Nieves apenitas asomó la vista, o a lo lejos escuchó aquellas 

voces que no entendía, pero que se parecían; tal vez, a la de su madre o 

abuelo, Nieves, a lo mejor se acordó de sus danzas, del río, de la Sierra o del 

huapango. 

Tal vez Nieves se sintió a salvo de la quijada racista y decidió enlistar. 

¿Por qué no danzar, si en mi huasteca se disfruta? 

¿Por qué no hablar mi lengua, si en mi pueblo se cuenta? 

¿Por qué no cantar, si mi música lo pide? 

¿Por qué no pedir, si mi huasteca da? 

¿Por qué no florear, si mi cuerpo nahua es tierra? (Ramos, 2019) 

 

    Figura 3.03. Escritura bilingüe. Lengua náhuatl y español 

 

Nota. Fotografía Federico Ramos (2019). 

 

 



54 
 

3.2 Taller Chamakili. Anticuentos y antipoemas 
                                                                                 

El Taller Chamakili. Anticuentos y antipoemas es un taller de escritura creativa en 

lengua indígena, dirigido a figuras educativas del CONAFE en este taller se pretende 

facilitar la expresión libre de la lengua indígena en las niñas, niños y adolescentes, 

promover el contacto y la escucha profusa de diversas formas de expresión y uso de 

sus lenguas, hasta ahora en las casas de las familias indígenas no existen lugares 

para la escritura de su propia lengua. Los pocos textos escritos que se pueden 

encontrar en una casa indígenas vienen de la escuela, de la iglesia o de otras 

instituciones ajenas a su cultura.  

 

Para llevar a cabo el taller se ha organizado de la siguiente manera, para dar 

una síntesis de lo que se realizó, recuperamos los elementos que intervienen en el 

taller. Lo que se propone el taller es recuperar y valorar a través de la escritura la 

riqueza cultural y de conocimiento cotidiano y en espacios comunitarios: desde la 

cocina, los oficios, los rituales, las formas de respeto, organización y mantenimiento 

que se tienen, así como sus historias y las de los antepasados. Se trata de escribir y 

leer en soportes naturales en artefactos o espacios comunitarios, fuera de la escuela 

y de las aulas.  

 

3.2.1 Organización de las actividades del taller 

Tabla 3.05. Componentes del taller   

 

 

 

Propósito 

Capacitar a figuras educativas tanto hablantes de lengua indígena como 

hispanohablantes con la finalidad de desarrollar habilidades pedagógicas y 

sociales que puedan implementar en su trabajo escolar con las lenguas 

indígenas, tanto en ámbitos escolares como comunitarios en las diferentes 

modalidades y programas educativos del CONAFE. Poniendo de manifiesto las 

potencialidades educativas y artísticas de las lenguas indígenas, con un trabajo 

práctico, de diálogo y discusión, expresión espontánea y artística. 

 



55 
 

 

 

 

Enfoque 

pedagógico 

Parte del principio de trabajar a partir de la escucha y cuestionamientos a los 

portadores de una lengua indígena, en el taller pueden participar figuras 

educativas no indígenas, pero es indispensable contar con la presencia activa 

de hablantes de alguna lengua indígena (estudiantes, padres de familia u otros), 

quienes constituyen el “activo” fundamental de todas las estrategias didácticas. 

Este taller enfatiza una sensibilización sobre distintos elementos relacionados 

con la importancia de las lenguas indígenas la valoración y el prestigio del 

conocimiento propio.  En las actividades resaltan las formas y contenidos de la 

cultura indígena y sus lenguas frente a los desafíos de la creación literaria.  

 

 

 

 

Ejes 

pedagógicos 

Cuerpo. Formas de expresión corporal, sensibles, creativas y artísticas: 

movimiento, danza, gestos.  

Palabra. La lengua permite a la persona convivir y dialogar con sus ancestros 

y con otros.  Forma de expresión verbal medio por el cual conocemos lo que 

nos rodea, dar sentido al mundo. Esta función de la lengua permite ritualizar lo 

que es más importante para la vida y la subsistencia que es la identidad y la 

cultura. Este eje incluye: la oralidad, la escucha, la escritura, la lectura, la 

compresión, la expresión espontánea y aprendida.  

 

Música. Manifestaciones con instrumentos musicales, así como ritmos, sonidos 

acordes, armonías, tonalidades y composiciones sonoras, el aprovechamiento 

de diversos recursos y soportes para interpretar musicalidad.  

 

Plástica. Refiere a expresiones asociadas a la visión, el color, el dibujo, la 

pintura, la escultura, todo aquello que se base el gusto de los ojos. 

 

 

 

Ámbitos de 

acción 

educativa10 

Naturaleza. Es el contexto natural cercano a la escuela, pero fuera de ella, se 

encuentra la diversidad de plantas, animales, cosas propias del medio y donde 

se puede realizar la observación, exploración, juego, conversación, reflexión el 

disfrute a través de los sentidos, olfato, vista, tacto, equilibrio. El ámbito de la 

naturaleza cercana a los niños y a la comunidad “habla en lengua indígena” 

porque para cada cosa hay un nombre en esa lengua. También tienen historias 

 
10 Por ámbitos de la acción educativa entendemos los espacios comunitarios en los que este taller 

debe tener impacto. Las lenguas indígenas están claramente identificadas con ciertos lugares y 
actividades en los que se las usa con riqueza y en las que son predominantes: casas, rituales, fiestas, 
actividades cotidianas como la siembra, el intercambio, los tratos entre familias y comunidades 



56 
 

y anécdotas de haber convivido con esos espacios que pueden expresarse 

libremente y se aprovechados para la escritura. 

 

Comunidad. existen espacios sagrados, espacios comunes, lugares de trabajo, 

lugares de vivienda, de crianza o cultivos doméstico y lugares de reunión o de 

intercambio. En estos espacios florece la lengua indígena viva y se trata 

aprovechar la presencia de las personas sabias, expertas o cualquiera que se 

encuentre allí para realizar escuchas, observaciones atentas y participativas. 

 

Casa. es un universo en armonía con la comunidad y la naturaleza, por lo que 

sus lugares, objetos, habitaciones y distribución se relacionan con la concepción 

del mundo que rige la concepción del cuerpo. también “habla en lengua 

indígena”. Sus partes, su construcción, ubicación, actividades y rituales que se 

realizan en ella, encierran explicaciones, nombres y descripciones que sólo se 

entienden cabalmente en esa lengua.  

 

 

 

 

 

 

Líneas de 

acción 

 

Prestigiar y ritualizar la lengua indígena a través de la escritura. Tiene como 

propósito trabajar principalmente en los contenidos propios de las lenguas 

indígenas sin hacer énfasis en los significados en español. Este uso de las 

lenguas en forma escrita debe ser para los efectos que interesen a los miembros 

y grupos principales de la comunidad. Se requieres que los ancianos, las 

mujeres y los padres de familia reconozcan que sus lenguas pueden escribirse 

y que esa escritura sirve para comunicarse entre ellos mismos, con la madre 

tierra y con los dueños del mundo; además es una bella forma de usar su lengua 

y permite a los niños y a las nuevas generaciones conocer y valorar la palabra 

de los sabios, los ancestros y los más principales de sus comunidades.  

 

El “buen vivir”. Orienta cómo debe ser el comportamiento de las personas en 

comunidad Contiene preceptos morales, pedagógicos, económicos; de 

cooperación y de organización tanto entre los individuos y los grupos, como con 

las cosas más importantes de la naturaleza: el sol, las nubes, el agua, el monte, 

los animales, el viento, los alimentos, hasta aquello que usamos para existir, 

como son los utensilios de la casa, las herramientas, la ropa y cualquier objeto 

que nos sirve. Usar la escritura para recordar los principales valores que nos ha 

enseñado nuestros abuelos y padres; los consejos y deberes que toda persona 



57 
 

de una comunidad debe asumir para ir por el buen camino, las virtudes que son 

importantes para un miembro de una familia indígena y su comunidad. Esos 

principios y valores máximos pueden ser recuperados y escritos en diferentes 

espacios como las paredes, las piedras, los caminos. Los rincones para que los 

vea el mayor número de personas en la comunidad y sirvan para enseñar a 

todos muchas cosas que a veces ya se están perdiendo Pueden servir para 

demostrar lo que se aprenden el taller y sobre todo para usar la escritura en la 

lengua indígena para fortalecer el “Buen vivir”. 

  

Jugar con las palabras y los textos en lengua indígena.  Se enfoca en 

explorar a través de juegos los componentes más interesantes de las lenguas 

indígenas: su sonoridad, sus ritmos, sus características especiales y sus 

grandes diferencias con el español. También saborear la diversidad de formas 

de pensar, de decir y por lo tanto de escribir las cosas en la propia lengua, 

partiendo de propio gusto y la vida de las niñas y los niños en las comunidades.  

Nota. Guía Chamakili. DGCPIU 2019. 

 

3.2.2 Metodología para la impartición del taller 

 

Para fortalecer las identidades indígenas tanto individuales como colectivas, se trabajó 

en grupos (tríos) constituido de manera aleatoria en donde al menos se encuentre un 

hablante de lengua indígena en cada equipo, puede ser multilingüe (varias lenguas 

indígenas y/o español) o monolingües en una sola lengua indígena Promoviendo en 

los tríos multilingües el diálogo, la alternancia de códigos, la reflexión interlingüística y 

la producción consensuada. 

 

3.2.3 Planeación pedagógica 

 

El taller chamakili se imparte está previsto para ser desarrollado en 12 horas de trabajo 

presencial y un aproximado de 4 a 6 horas de trabajo en casa. Es por ello que se 

propone distribuir las actividades en tres días de 4 horas cada día. Como se muestra 

en la siguiente agenda. 

 



58 
 

Tabla 3.06. Agenda de actividades taller Chamakili  

Dura

ción 

Propósito Actividad Materiales 

de apoyo 

Espacio 

60 

min. 

1. Presentar las 

líneas 

fundamentales que 

definen el taller, las 

metas del trabajo 

anual de 

Chamakili.  

A) En plenaria el responsable del grupo explica 

los propósitos generales del taller, hace la 

presentación de las metas del programa 

Chamakili en CONAFE. 

B) Pide que cada uno piense un seudónimo en 

lengua indígena para el desarrollo del taller, lo 

escriban en un identificador personal y en la 

cartulina de registro del grupo. 

C) Se hace una breve presentación de todos los 

participantes y se nombra a ocho responsables 

del “Diario” uno para cada hora del día, y se 

explica la mecánica de su participación. 

 

Documento 

base 58ágs.. 

3 al 9 

 

Tarjetas y 

etiquetas 

 

Cuaderno 

para Diario 

Documento 

base 

actividad 2.25 

pág. 26 

 

Aula  

30 

min. 

2. Analizar el 

“Enfoque 

pedagógico” del 

taller y sus 11 

perspectivas.  

A) Se organiza el grupo en tríos para el trabajo, 

procurando que cada trío haya al menos un 

hablante de lengua indígena. 

B) Se pide a cada trío que lea en el documento 

base, y comente, una de las 11 perspectivas del 

“Enfoque pedagógico”. 

C) Cada trío a través de un representante 

explica en un minuto la perspectiva que le tocó.  

 

 

Documento 

base 58ágs.. 

4 y 5 

 

Aula  

60 

min. 

3. Explicar los 

“Lenguajes 

artísticos” de 

Chamakili: cuerpo, 

palabra, música y 

plástica. 

A) Se pide que lean en forma individual el 

apartado “Lenguajes artísticos” de Chamakili en 

el documento base. 

B) Se escogen 8 voluntarios que expresen, el 

concepto cultura indígena con algunos de los 

lenguajes que acaban de revisar. 

 

Documento 

base 58ágs.. 

5- 6 

Representaci

ón corporal 

del lenguaje 

artístico  

 

Aula  

60 

min 

4. Identificar el 

significado de los 

ámbitos 

Naturaleza, 

Comunidad y Casa 

desde la matriz de 

A) Con la asesoría de al menos un hablante de 

lengua indígena por trío, elaborar una síntesis 

oral de lo que representa para la cultura 

indígena: La Naturaleza, la Comunidad y la 

Casa según le toque a cada participante. 

Documento 

base 58ágs.. 

6 al 10 

Cuaderno, 

hojas 

blancas, 

 

Aula 



59 
 

 

 

Segundo día 

Dura

ción 

Propósito Actividad Materiales 

de apoyo 

Espacio

s 

 

120 

min 

 

6. Conocer las 

actividades 

correspondiente

s a la Línea de 

acción “jugar 

con las palabras 

en la lengua 

indígena” y 

experimentar los 

espacios de 

trabajo para los 

 

C) Repartir las actividades de la línea 3 

jugar con las palabras dar las 

instrucciones de trabajo a cada trío y 

orientar para usar el espacio de 

“Memoria” del taller. 

 

B) Lectura, discusión y trabajo en tríos. 

Formulación de textos de esa línea. 

 

 

 

Documento 

base 59ágs.. 

29 al 47  

 

 

 

Cuaderno, 

hojas 

blancas, 

pluma 

(registro de 

 

Aula y 

espacio 

de 

“Memori

a” 

 

 

 

 

 

 

Tabla 3.06. Agenda de actividades taller Chamakili  

Dura

ción 

Propósito Actividad Materiales 

de apoyo 

Espacio 

pensamiento 

indígena. 

B) Exponer en un minuto, uno o dos ejemplos de 

cada ámbito (Naturaleza, Comunidad y Casa).  

pluma 

(registro de 

las ideas u 

opiniones) 

30 

min.  

5.  Determinar el 

lugar y habilitar los 

espacios de 

“Memoria”, “Jardín 

de las palabras”, 

Fabrica de libros” y 

“Mercado de 

trueque” que 

corresponden a 

diversas 

actividades del 

taller de Chamakili. 

A) Explicar en qué consistirá cada espacio en 

plenaria. Sé seleccionan 4 voluntarios para 

hacer una exploración en los alrededores para 

determinar donde conviene poner cada espacio. 

Mientras los restantes elaboran en lenguas 

indígenas los letreros para cada espacio 

B) Se organiza al grupo en 4 equipos para que 

cada uno habilite uno de los espacios en los 

lugares acordados. 

Documento 

base páginas: 

Jardín de las 

palabras 

(2.16, p.23) 

Fábrica de 

libros (2.6, p. 

27) 

Aula y 

espacios 

alrededo

r 



60 
 

textos escritos 

en papel. 

C) Realización de materiales para 

demostración en el espacio de “Memoria”  

  

 

 

las ideas u 

opiniones) 

 

 

 

120 

min. 

 

7. Conocer las 

líneas de 

acción: 

“Prestigiar y 

ritualizar la 

lengua indígena 

a través de la 

escritura” y 

“Escribir sobre 

el buen vivir y 

experimentar la 

propuesta de él 

“Jardín” de las 

palabras”. 

 

C) Repartir las actividades e 

instrucciones a cada trío para el 

trabajo con las dos líneas de acción. 

 

 

B) Lectura, discusión y organización del 

trabajo de cada trío y formulación de 

contenidos y textos. 

 

 

C) Realización de las “instalaciones en el 

“Jardín” 

 

 

Documento 

base 

60ágs..11 al 

17 

 

 

 

Documento 

base (de 

apoyo) 

60ágs..11 al 

17 y 

formatos 

 

 

 

“Jardín” 

 

 

 

 

“Jardín” 

 

 

 

 

Tercer día 

Dura

ción 

Propósito Actividad Materiales de 

apoyo 

Espacios 

120 

min 

8. Conocer la línea 

de acción: Escribir 

sobre el “Buen 

vivir” en espacios 

de la comunidad y 

realizar textos y 

libros colectivos.  

A) En tríos dar las instrucciones y organizar las 

actividades. 

B) Asignara a cada equipo o una línea temática 

sobre el “Buen vivir” en las comunidades 

indígenas para la elaboración un texto colectivo. 

C) A partir de la temática del equipo y de la 

actividad asignada cada miembro escribirá en su 

propia lengua indígena un pequeño texto 

(palabra, frase, párrafo, de máximo 5 renglones) 

y enlistar algunas palabras clave de ese texto con 

su traducción al español. 

 

 

 

Documento 

base 60ágs.. 17 

al 29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aula 



61 
 

D) Se intercambian los textos (con su vocabulario 

o palabras clave) entre compañeros que hablan 

lenguas diferentes (incluidos hispanos 

hablantes). A partir del vocabulario de palabras 

clave, cada uno escribirá una versión en español 

de lo que creen que dice el texto en lengua 

indígena que recibió para su interpretación por 

parte del otro compañero.  

 

 

 

 

 

 

 

 

60 

min 

9. Experimentar 

en que consiste y 

cómo se organiza 

la fábrica de libros 

a partir de los 

textos colectivos 

realizados en la 

actividad anterior. 

A) Cada trío a partir del texto colectivo elaborar 

la actividad que les fue asignada, diseñaran su 

proyecto del libro objeto o en papel este último, 

considerando hacer 3 copias de cada uno.  

B) Ya con su idea clara llegaran a la fábrica de 

libros a realizar sus libros. Explorar los materiales 

disponibles y seleccionarán aquellos que les 

servirán para fabricarlos en no más del tiempo 

asignado (90 minuto). 

C) Una vez terminada sus tres copias del libro 

(objeto o papel) se presentarán en el mercado de 

trueque y expondrán y explicarán sus 

producciones.  

Materiales 

obtenidos en la 

fábrica de libros 

y los que 

aportaron los 

propios 

participantes 

Fábrica de 

libro. 

 

 

 

 

Mercado 

de trueque 

30 

min 

10. Trueque y 

cierre, reconocer 

la diversidad 

literaria de las 

lenguas y las 

culturas a través 

del intercambio de 

los objetos y libros 

colectivos y 

valorar las formas 

del “Buen vivir” en 

las comunidades 

indígenas  

A) Conforme van terminando de elaborar su 

producción, hacer el recorrido para ver los 

espacios de “Memoria” y “Jardín” y participan en 

el “Trueque”.  

B) Al concluir el “Trueque” se organizarán para 

cerrar el taller. 

 

 

Libros 

construidos por 

los participantes 

 

De grupo y   

espacios 

exteriores 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

30 

min 

11) Intercambiar 

opiniones y 

evaluar el taller. 

C) El cierre se hará en plenaria con algunas 

producciones artísticas (canto, dramatización, u 

otra) preparada a lo largo del taller con 

participación de algunos con previo acuerdo.   

 

Material 

preparado por 

quienes hacen 

las 

demostraciones 

Plenaria en 

espacios 

exteriores 



62 
 

Nota. Secretaría de Cultura. [2019].  Chamakili taller de escritura creativa en lengua indígena. 

Dirección de Desarrollo Intercultural y Bilingüe. 

 

3.2.4 Ejercicios de literacidad y biliteracidad del taller chamakili  

 

Daremos cuenta de los ejercicios de literacidad que se realizaron durante las sesiones 

de esta intervención educativa. De acuerdo al trabajo de campo, los registros 

etnográficos y material fotográfico.    

 

Figura 3.04.  Participante del taller exponiendo el objeto de su comunidad 

 

Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 3 se observa que los participantes del taller están de pie en un 

semicírculo, en el centro está una participante, sostiene en sus manos un comal de 

barro crudo pequeño. Comparte información con sus compañeros sobre importancia 

del comal en su cultura tu’un savi (mixteco). 

Comenta que el comal es una herramienta en la cocina, indispensable para cocer las 

tortillas y tiene una historia ya que cada día que come su familia están alrededor del 

fogón, comentando y platicando.  Su familia trabaja el barro y ella desde chica ha visto 



63 
 

cómo se elabora el comal. Comentó que:  sí que quiebra no lo tira ya que sirve para 

otros usos, por eso lo trajo en crudo.  

 

Figura 3.05. Participante explicando bordado 

 

Nota: Fotografía propia 

 

 

En la fotografía 4 se observa a un grupo de personas alrededor del participante 

que está explicando un bordado de su comunidad, se observa el bordado referente a 

imágenes de animales y la naturaleza. 

El tallerista informa que eligió este objeto porque en su comunidad los bordados 

refieren a la naturaleza, los bordados tienen historias que los abuelos cuentan y es 

muy importante plasmarlos, en los bordados se recuperan los sentimientos puestos 

por las personas.  

 

 



64 
 

 

 

 

Figura 3.06. Pedimento  a la Madre Tierra para intervenir los objetos 

 

Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 5 observamos un grupo de personas alrededor, en el centro 

algunos objetos propios de la comunidad como:  cazuela, tenate, canasta, jarro, 

huarache, soplador, rebozo, jícara, xical, incluso alimento como el maíz, calabaza 

elaborados con materiales de la región como palma, barro, hilo, en un espacio natural 

donde hay tierra y pasto.  

 

El tallerista pregunta si hay alguien quien quiera participar en pedir permiso a la 

Madre Tierra para intervenir los objetos, a lo que contestan los participantes: que han 

visto a personas hacer ese pedimento pero que mejor el tallerista haga el pedimento, 

el tallerista habla en lengua tseltal por unos minutos mientras los participantes 

observan y escuchan con respeto. 

 



65 
 

 

 

En una de las actividades, se les pide a los participantes del taller, con 

anticipación que lleven algún objeto propio de su comunidad, objetos que esté en 

desuso. Los participantes llevan diversos objetos de su comunidad (comal quebrado, 

un metlapil, el mecapal, el morral, huarache, jícara, entre otros).   

 

Estamos en una cancha de basquetbol en un espacio libre, de 

aproximadamente 30 metros cuadrados cubierto por un domo, el clima 

es templado, hay mesas grandes y sillas, el tallerista da indicaciones a 

los participantes de presentar los objetos de su comunidad que pudieron 

traer. Los participantes van a sus lugares a traer el objeto, el tallerista les 

pide que lo pongan al centro de lugar y que se paren alrededor los 

objetos, el tallerista realiza un rezo en su lengua tseltal para intervenir los 

objetos, todos los participantes con respeto escuchan al tallerista al final 

toman el objeto cada participante.   (Ramos, 2019). 

 

Figura 3.07. Líder Educativo escribe en su lengua Tu’un savi mixteco  

 



66 
 

Nota: Fotografía propia 

 

 

 

En la fotografía 6. Observamos que la participante del taller hablante de la 

lengua tu’un savi, escribe su palabra en un objeto propio de la comunidad.  

Lo que se propone en estos talleres es generar escritura con sentido a partir de temas 

de acuerdo a las prácticas comunitarias, en este caso la intervención de objetos traídos 

por los participantes, objetos en desuso o que son de uso en su comunidad, algo que 

ellas y ellos eligieron para compartir en este taller.  

A continuación, presentamos alguna muestra de literacidad en la lengua indígena que 

las figuras educativas realizaron en los talleres chamakili.  

 

Figura 3.08. Escritura creativa en lengua indígena pata de una metate 

 

 Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 7. Observamos una intervención una pata de metate con la técnica de 

pintura y escritura en lengua indígena, es una recuperación de un objeto que tiene una 

historia.  



67 
 

 

 

Figura 3.09. Escritura creativa en lengua indigena sobre un objeto   

 

Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 8. Observamos un objeto intervenido en lengua indígena, escritura con 

la técnica de pintura.  

 

Figura 3.10.  Escritura creativa  en lengua indígena sobre un objeto público 

 

Nota: Fotografía propia 

 



68 
 

En la fotografía 9.  Observamos un bote de basura que está en el área pública 

donde se realizó el taller, los participantes decidieron que algo que está a la vista de 

todos se lea en la lengua de la comunidad. 

 

Figura 3.11.  Escritura en lengua indígena  con piedras 

 

Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 10 se observa un trabajo realizado por figuras educativas participantes del 

taller chamakili, escritura creativa en lengua indígena con soportes naturales (piedras). 

 

Figura 3.12. Escritura en lengua indígena con flores 

 

Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 11 se observa una actividad del taller realizada a partir de soportes 

naturales (flores) donde se plasma la escritura creativa en lengua indígena.  



69 
 

 

 

 

 

Figura 3.13.  Escritura  bilingüe en tu’un savi (mixteco) y español  

 

Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 12 se observa la escritura bilingüe en un espacio de naturaleza 

y piso (cemento) en una forma de protección de la naturaleza rodeando el pasto con 

piedras pequeñas y se lee la escritura en en tu’un savi y en español. 

 

Figura 3.14.  Escritura  bilingüe en lengua indígena sobre  manta  



70 
 

 

Nota: Fotografía propia 

En la fotografía 13 se observa escritura bilingüe en lengua indígena y español en tela 

manta con letras de colores alrededor con listones y botones de colores. 

3.3 Taller de didáctica de lenguas indígenas. Universidad de las Lenguas 

Indígenas. ULIM  

 

El Taller de didáctica de lenguas indígenas de la ULIM corresponde al segundo 

semestre de la Licenciatura de Enseñanza de Lenguas Indígenas, en esta 

colaboración tuvimos la oportunidad de apoyar en algunas actividades referentes al 

diseño de materiales didácticos para la enseñanza de las lenguas indígenas, esta 

colaboración se llevó a cabo en las instalaciones de la Universidad ubicada en la 

Ciudad de México. De acuerdo al modelo educativo de la ULIM la metodología del 

taller de didáctica en lenguas indígenas se diseñó recuperando las pedagogías 

indígenas.  

 

3.3.1 Objetivo  

Diseñar y elaborar materiales didácticos de acuerdo con las habilidades lingüísticas y 

competencias comunicativas para la enseñanza de las lenguas indígenas.  

 

Tabla 3.07. Componentes taller de didáctica de lenguas indígenas  



71 
 

 

 

Eje 

pedagógico 

Proveer instrumentos teóricos y prácticos a los estudiantes para que 

puedan enseñar la lengua indígena de su interés con didácticas 

apropiadas y pertinentes, tanto en el ámbito escolar como en el 

comunitario: asimismo, promover el desarrollo de los conocimientos y 

habilidades que capaciten a los estudiantes para el diseño y construcción 

de propuestas curriculares dirigidas a la enseñanza y aprendizaje de la 

lengua materna y de una segunda lengua.  

 

Enfoque 

pedagógico 

Tiene un enfoque comunitario e intercultural en la formación de los 

estudiantes, el cual busca comprender la realidad desde diversas ópticas 

culturales y lingüísticas y participa en procesos de transformación social, 

con base en la riqueza de la diversidad cultural y lingüística de los pueblos 

indígenas. Esto implica conocer la lógica de los saberes de los propios 

pueblos y la comprensión de otras lógicas y culturales del mundo. 

Nota. Adaptado de Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas, 2023. Licenciatura en Enseñanza 

de Lenguas Indígenas. ULIM. 

3.3.2 Metodología para la impartición del taller  

 

En este taller los temas que se abordaron en la sesiones corresponde a temas 

relacionados a la didáctica de las lenguas indígenas, los alumnos tuvieron una 

participación activa, al final del taller las alumnas y los alumnos diseñaron en equipo 

una propuesta didáctica para la enseñanza de una lengua indígena, durante el taller 

se tomaron en cuenta los aprendizajes previos en relación al tema indígena que 

permitieron  investigar, reflexionar  y diseñar la propuesta didáctica  presentada al final 

del taller a partir de sus referentes culturales  y conocimientos previos.  

 

3.3.3 Actividades del taller 

 

Durante las sesiones nos apoyamos de recursos tanto naturales como escolares, 

dando más peso a los recursos que hay en las comunidades.  

El taller se llevó a cabo de febrero-agosto del 2024 una vez por semana, 10 sesiones, 

con duración de 1:30 h. Se realizaron actividades teóricas y prácticas.   



72 
 

En esta experiencia los temas presentados:  

 

Tabla 3.08.  Sesiones del taller de didáctica de lenguas indígenas 

Sesiones  Temas  Materiales 

Sesión 1 La narración como recurso 

didáctico para la enseñanza de las 

lenguas indígenas 

Tronco, máscaras de danza tradicional, 

computadora, proyector.  

Sesión 2 El proceso de nixtamalización  Metate, xical, jícara, masa, maíz, comal, 

leña, cal, piedras, bandejas, agua.  

Sesión 3 Estilos culturales de aprendizaje Lecturas para la reflexión acerca de los 

estilos culturales de aprendizaje  

Sesión 4 Pedagogía de las lenguas 

indígenas 

Análisis y reflexión acerca de las 

pedagogías en las comunidades 

indígenas.  

Sesión 5 Seudónimo escritura en lengua 

indígena 

Soportes naturales: flores, aserrín, biruta 

de madera, palmas, piedras, tierra, 

carbón.  

Sesión 6 Texto de partida en lengua 

indígena  

Textos bilingüe lengua indígena y 

español de la colección de Conafe 

“Hacedores de las palabras” soportes 

naturales, pinturas, barro.  

Sesión 7 Didáctica escolar y didáctica fuera 

de la escuela 

Lecturas para reflexionar acerca de la 

didáctica en contextos escolares y no 

escolares.  

Sesión 8 El bordado como recurso para la 

enseñanza de las lenguas 

indígenas 

Hilos, tela, cuadrille, manta, aguja, 

botones, listones, estambre.  

Sesión 9 La máscara como recurso para la 

enseñanza de las lenguas 

indígenas  

Venda de yeso, pintura, estambre, 

pegamento, papel, agua.  

Sesión 10 La música como recurso de las 

lenguas indígenas  

Instrumentos tradicionales, jarana, violín, 

maracas.  



73 
 

 Presentación de los productos 

finales  

Productos finales de las y los alumnos  

Nota: Elaboración propia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Carta descriptiva taller de didáctica de lenguas indígenas. 

 

Tabla 3.09. Carta descriptiva taller de didáctica de lenguas indígenas 

 

 

 

 

 

 

Tiempo Tema  Actividades Material 

5 min. Bienvenida  Presentación LI Totonaca  

20min.  

 

 

 

 

 

 

Identidad 

Presentación de los alumnos en su lengua  

10 min Proyectar imágenes de las actividades de la comunidad, 

INTENCIONALIDAD Provocar en los compañeros que 

los lleve a expresarse de forma identitaria, que ellos se 

expresen, detonar el sentido emocional de los alumnos. 

Proyector 

10 min. Dar un ejemplo de enseñanza aprendizaje en la 

comunidad totonaca Nanacatlán, Puebla. Proyectar 

video de cómo se hacen las máscaras de los negros 

 

Tema: Reflexión de la enseñanza y aprendizaje en la comunidad de origen.  

Objetivo General: Que los alumnos indaguen y reflexionen acerca de las estrategias de 
enseñanza-aprendizaje propias de su comunidad. 

Dirigido a: Alumnos de segundo semestre de la Licenciatura en Enseñanza de Lenguas 
Indígenas. 

N° de sesión: 1 

Fecha: febrero 2024                                                                              Tiempo: 1:30 horas  

 

 



74 
 

 

 

 

20 min  

  En equipos de cinco alumnos elegirán una imagen de 

comunidad con la cual se identifiquen. 

INTENCIONALIDAD Que los alumnos identifiquen las 

estrategias de enseñanza aprendizaje.  

Imágenes de 

actividades 

comunitarias  

20 min  Cada alumno expresará su reflexión e identificación de 

una estrategia de aprendizaje escrito en LI y español. 

 

5 min Cierre Expresar la importancia del taller (comentar que vamos a 

retomar conceptos o teorías de la didáctica pero que 

tengan un peso importante las estrategias de enseñanza 

aprendizaje de nuestros pueblos darle valor, reconocer 

saberes en nuestro entorno familiar y comunitario.   

 

Nota. Elaboración propia  

 

 

 

3.3.4 Ejercicios de literacidad y biliteracidad taller de didáctica de lenguas 

indígenas 

 
Figura 3.15.  Imágenes relacionadas a  la comunidad indígena  



75 
 

 
Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 14 se observa un grupo de personas alrededor de la mesa encima de 

la mesa hay varias imágenes relacionadas a las actividades que se realizan en las 

comunidades, dos alumnos tienen en su mano una imagen mientras otro está 

decidiendo cual elegir. Esta actividad trata acerca de a partir de las emociones, así 

como, sus referentes en la comunidad elijan una imagen para después explicar o 

escribir lo que les hace sentir la imagen elegida.  

 

 

 

Figura 3.16. Estudiantes reflexionan sobre las imágenes de la comunidad   



76 
 

 

Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 15 se observa que los estudiantes a partir de las imágenes elegidas y 

comparten su ideas, emociones y sentimientos de acuerdo a su referente comunitario 

y reflexionan sobre su significado.  

 

Figura 3.17  Expresión oral y escrito en lengua enna (mazateco)  

 

Nota: Fotografía propia 

 

En la fotografía 16 se observa a dos estudiantes exponiendo del lado derecho un 

estudiante mostrando una imagen del lado izquierdo un estudiante sosteniendo una 

hoja de papel, se observa que su compañero lee el docuemento al mismo tiempo que 

muestra la imagen.  

 



77 
 

Figura 3.18. Alumno observa los objetos de la comunidad 

 

Nota: Fotografía propia 

 

Gracias por traer estos objetos, me recordó cuando vivía con mi abuelita en el 

rancho, ella utilizaba estos objetos, el metate, el comal y nos sentaba alrededor 

del fogón a comer.  Con esta clase veo que tenemos muchas cosas de cómo 

podemos enseñar nuestra lengua, al ver esto en el salón me da mucho gusto, 

vengo desde Texcoco a la Universidad y tener esta clase hasta me hizo llorar  

(Ramos, 2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 
 

A continuación y para finalizar, se exponen una serie de fotos, donde se da cuenta 

gráfica, del proceso realizado y los artefactos intervenidos, trabajos que las y los 

alumnos realizaron.  

 

Figura 3.19. Exposición de objetos de la comunidad en la lengua enna (mazateco)  

 

Nota: Fotografía propia 

 

Figura 3.20. Exposición en lengua totonaca  con objetos de la comunidad  

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Fotografía propia 

 



79 
 

Figura 3.21. Enseñanza de la lengua enna (mazateco) con objetos de la comunidad  

 

Nota: Fotografía propia 

 

Figura 3.22. Escritura en Tu’un savi (mixteco) escriura  con flores 

 

Nota: Fotografía propia 

 

 

 



80 
 

 

Figura 3.23. Expresión oral y escrita en lengua tu’un savi (mixteco)  

 

Nota: Fotografía propia 

 

Figura 3.24. Escucha de música en lengua tu’un savi (mixteco) 

 

Nota: Fotografía propia 

 

 

 



81 
 

 

Figura 3.25. Escrtiura creativa en totonaco con soportes naturales  

 

Nota: Fotografía propia 

 

 

Figura 3.26. Muestra de soportes naturales  

 

Nota: Fotografía propia 

 



82 
 

 

Figura 3.27. Escritura  en lengua indígena con  soportes naturales  

 

Nota: Fotografía propia 

 

Figura 3.28. Proceso de nixtamalización 

 

Nota: Fotografía propia 

 



83 
 

Figura 3.29. Escritura creativa en lengua  enna (mazateco) con palma 

 

Nota: Fotografía propia 

 

Figura 3.30. Escritura bilingüe en Ñädrró (mazahua) y español 

 

Nota: Fotografía propia 

 



84 
 

 

 

Figura 3.31. Seudónimo en lengua indígena  

 

Nota: Fotografía propia 

 

 



85 
 

 

Figura 3.32. Escritura creativa en ayuuk mixe. Bordado 

 

Nota: Fotografía propia 

 

 

 

 



86 
 

Figura 3.33.  Escritura en lengua ayuuk (mixe) 

 

Nota: Fotografía propia 

 

Figura 3.34. Pase de lista  en lengua Náhuatl  

 

Nota: Fotografía propia 

 



87 
 

CONCLUSIONES  

Conforme a lo trabajado, reflexionado y escrito en este trabajo académico, podemos 

enlistar una serie de ideas-conclusión a las cuales hemos llegado con relación al 

aprendizaje mediante los ejercicios de literacidad y biliteracidad, respecto al 

aprendizaje sociocultural en las intervenciones educativas llevados a cabo en las 

intervenciones educativas.  

❖ Resulta importante visibilizar la diversidad lingüística y cultural en el ámbito 

escolar con estrategias acorde al contexto y las situaciones donde los sujetos 

tengan una participación constante, sin ello no será posible reivindicar a los 

pueblos originarios de este país y a sus miembros. 

❖ Generar acciones afirmativas donde se genere el reconocimiento, el respeto a 

los derechos humanos, educativos, culturales y lingüísticos de las y los 

estudiantes hablantes de lengua indígena o que pertenezca a una comunidad 

indígena.  

❖ Abrir y fortalecer espacios escolares y comunitarios permanentes, no por moda 

o porque es “El año de los pueblos indígenas” donde se puedan expresar los 

hablantes de lengua indígena sin burlas, donde se reconozcan y prestigien sus 

conocimientos, la cultura y la identidad.  

❖ Las acciones afirmativas de literacidad generan una escritura con sentido, una 

escritura significativa y pertinente; para que se respeten los derechos indígenas 

generando un aprendizaje entre todos para todos, en común.  

❖ La literacidad a través de la cultura, de objetos propios de la comunidad, genera 

un aprendizaje de las y los alumnos más significativo y pertinente.  

❖ La intervención de objetos de la comunidad con el uso de diferentes técnicas 

de escritura creativa, genera acciones afirmativas para la revitalización y 

fortalecimiento de la cultura, la cosmovisión y las lenguas indígenas 

❖ La sensibilización sobre el tema indígena a la comunidad escolar genera un 

impacto cultural y social en el ambiente escolar.  

❖ Una intervención educativa pertinente, genera cambios en la experiencia 

escolar y personal de las y los alumnos. 



88 
 

Referencias 

 

Bonneto, M. J. (2016). El uso de la fotografía en la investigación social. Revista 

Latinoamericana de Metodología de Investigación Social. 6(11). 71-83. 

http://relmis.com.ar/ojs/index.php/relmis/article/view/81/85 

  

Carrera, B. y Mazzarella, C. (2001). Vygotsky: enfoque sociocultural. Educere, 5(13), 

41-44. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=35601309 

 

Casariego Vázquez, R. (2000). Aprender a hacer y jugar a ser. En: R. Casariego 

Vázquez, M. J. Salazar Muro, S. L. Martínez López, F. Ortiz Barrera, M. F. 

Torres Muñoz, R. M. Daffunchio Romero, F. J. Félix Valdez, A. H. Pazos Macías, 

E. Ramírez Castañeda, M. Acevedo, P. Sánchez Hernández, F. De Jesús 

López, J. Gálvez Lugo y R. Vásquez Martínez. Escuela y comunidades 

originarias en México, (pp. 17-45). CONAFE. 

 

Casariego Vázquez, R. (2020). Pautas educativas en contextos indígenas e 

interculturales. En: R. Casariego Vázquez y G. Bello Chávez (Coords.). 

Propuestas de educación indígena: Aprendizaje en comunidad, inclusión e 

interculturalidad, (pp. 39-78). Newton Edición y Tecnología Educativa. 

Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, Diario Oficial de la    

           Federación, 5 de febrero de 1917. 

           https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf_mov/Constitucion_Politica.pdf 

 

Decreto promulgatorio del Convenio 169 sobre pueblos indígenas y tribales en países 

independientes. (3 de agosto de 1990). Diario Oficial de la Federación, 3-19. 

https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/30118/Convenio169.pdf  

 

http://relmis.com.ar/ojs/index.php/relmis/article/view/81/85
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=35601309
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf_mov/Constitucion_Politica.pdf
https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/30118/Convenio169.pdf


89 
 

Hernández Zamora, G. (2018). Literacidad y aprendizaje de adultos: teoría e 

investigación en la era del capitalismo global. En: Revista Interamericana de 

Educación de Adultos, 40(2), 9-26  

              https://revistas.crefal.edu.mx/rieda/images/rieda-2018-2/investigacion1.pdf  

 

Hernández Zamora, G. (2020). Literacidad, alienación y descolonización [Archivo de 

video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=pHPo6nSbW9I 

 

Ibáñez, J. (2006). Presentación. En: M. Canales Cerón, Metodología de la 

investigación social: Introducción a los oficios (pp. 11-30). Lom Ediciones 

 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). (2020, 7 de agosto). Estadísticas 

a propósito del Día Internacional de los Pueblos Indígenas (9 de agosto) 

(Comunicado de prensa núm. 392/2020). 

 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). (2022, 8 de agosto). Estadísticas       

a propósito del Día Internacional de los Pueblos Indígenas (9 de agosto) 

(Comunicado de prensa núm. 430/22). 

https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/EAP_Pueb

losInd22.pdfhttps://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/202

2/EAP_PueblosInd22.pdf 

 

Instituto Nacional de Lenguas Indígenas. (2009). Catálogo de las lenguas indígenas 

nacionales: Variantes lingüísticas de México con sus autodenominaciones y 

referencias geoestadísticas. INALI. 

https://site.inali.gob.mx/pdf/catalogo_lenguas_indigenas.pdf 

 

https://revistas.crefal.edu.mx/rieda/images/rieda-2018-2/investigacion1.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=pHPo6nSbW9I
https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/EAP_PueblosInd22.pdfhttps:/www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/EAP_PueblosInd22.pdf
https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/EAP_PueblosInd22.pdfhttps:/www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/EAP_PueblosInd22.pdf
https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/EAP_PueblosInd22.pdfhttps:/www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/EAP_PueblosInd22.pdf
https://site.inali.gob.mx/pdf/catalogo_lenguas_indigenas.pdf


90 
 

Instituto Nacional de Lenguas Indígenas. (2013). Ley General de Derechos 

Lingüísticos de los Pueblos Indígenas. https://www.inali.gob.mx/pdf/ley-

GDLPI.pdf 

Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas. (2023, octubre). Licenciatura en 

Enseñanza de Lenguas Indígenas. ULIM (Dirección General, Dirección de 

Implementación de la Universidad de las Lenguas Indígenas de México). 

 

Paz González, A., Lahera Martínez, F. y Pérez Gallo, V. H. (2023). Teoría sociocultural: 

potencialidades para motivar la clase de Historia de Cuba en las universidades. 

EduSol, 23(83), 14-27.  

http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1729809120230002000

14&lng=es&tlng=es 

 

Presidencia de la República 2018-2024. (21 de febrero de 2023). Gobierno federal 

sienta las bases para crear Universidad de las Lenguas Indígenas de México.  

[Comunicado].https://www.gob.mx/amlo/prensa/gobierno-federal-sienta-las-

bases-para-crear-universidad-de-las-lenguas-indigenas-de-mexico 

 

Presidencia de la República 2018-2024.  (06 de noviembre de 2023). Ejecutivo federal 

publica decreto de creación de la Universidad de las Lenguas Indígenas de 

México. [Comunicado]. https://www.gob.mx/amlo/prensa/ejecutivo-federal-

publica-decreto-de-creacion-de-la-universidad-de-las-lenguas-indigenas-de-

mexico 

 

Ramos, Federico. (2019). Diario de campo: Observaciones en el Proyecto hacia una 

educación intercultural e inclusiva [Documento de trabajo propio, Escuela 

primaria Jesús González Ortega]. 

 

https://www.inali.gob.mx/pdf/ley-GDLPI.pdf
https://www.inali.gob.mx/pdf/ley-GDLPI.pdf
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S172980912023000200014&lng=es&tlng=es
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S172980912023000200014&lng=es&tlng=es
https://www.gob.mx/amlo/prensa/gobierno-federal-sienta-las-bases-para-crear-universidad-de-las-lenguas-indigenas-de-mexico
https://www.gob.mx/amlo/prensa/gobierno-federal-sienta-las-bases-para-crear-universidad-de-las-lenguas-indigenas-de-mexico
https://www.gob.mx/amlo/prensa/ejecutivo-federal-publica-decreto-de-creacion-de-la-universidad-de-las-lenguas-indigenas-de-mexico
https://www.gob.mx/amlo/prensa/ejecutivo-federal-publica-decreto-de-creacion-de-la-universidad-de-las-lenguas-indigenas-de-mexico
https://www.gob.mx/amlo/prensa/ejecutivo-federal-publica-decreto-de-creacion-de-la-universidad-de-las-lenguas-indigenas-de-mexico


91 
 

Ramos, Irlanda. (2019). Diario de campo: Observaciones en el Proyecto hacia una 

educación intercultural e inclusiva [Documento de trabajo propio, Escuela 

primaria Jesús González Ortega].  

 

Ramos, Irlanda. (2019). Diario de campo: Observaciones en el Taller Chamakili 

[Documento de trabajo propio, Consejo Nacional de Fomento Educativo]. 

 

Ramos, Irlanda. (2024). Diario de campo: Observaciones en el   Taller de didáctica de 

lenguas indígenas [Documento de trabajo propio, Universidad de las Lenguas 

Indígenas de México]. 

 

Rangel, Adalberto. (2021, agosto 13). La intervención educativa [Archivo de Video]. 

YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=OcCXTgPX5hU 

 

Rodríguez Arocho, W. C., y Alom Alemán, A. (2009). El enfoque sociocultural en el 

diseño y construcción de una comunidad de aprendizaje. Revista Electrónica 

Actualidades Investigativas en Educación, 9(1), 1–21. Universidad de Costa 

Rica. https://www.redalyc.org/pdf/447/44713052004.pdf 

 

Secretaría de Educación Pública. [2018]. Proyecto "hacia una educación intercultural 

e inclusiva”. Autoridad Educativa Federal en la Ciudad de México Dirección 

General de Operación de Servicios Educativos Dirección de Educación 

Especial.  

 

Secretaría de Cultura. [2019].  Chamakili taller de escritura creativa en lengua indígena. 

Dirección de Desarrollo Intercultural y Bilingüe. 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=OcCXTgPX5hU
https://www.redalyc.org/pdf/447/44713052004.pdf


92 
 

Secretaría de Cultura. [2020]. Evaluación interna de los Talleres “Chamakili” de la 

Dirección General de Culturas Populares Indígenas y Urbanas (DGCPIU) y 

Consejo Nacional de Fomento Educativo (CONAFE).  Dirección de Desarrollo 

Intercultural y Bilingüe. 

 

Secretaría de Pueblos y Barrios Originarios y Comunidades Indígenas Residentes 

(SEPI). (s.f.). Lenguas indígenas en la CDMX. Gobierno de la Ciudad de México. 

https://www.sepi.cdmx.gob.mx/lenguas-indigenas 

 

Seneff, A. R. (1989). Desplazamiento lingüístico en el desarrollo regional de México. 

Relaciones, estudios de historia y sociedad, 10(38). 29-50. 

https://sitios.colmich.edu.mx/relaciones25/files/revistas/038/AndrewRothSeneff

.pdf Item 1016/35 | Repositorio COLMICH 

 

Schunk, D. H. (2012). Teorías del aprendizaje: Una perspectiva educativa (6.ª ed.). 

Pearson Education. 

 

Touriñán López, J. M. (2011). Intervención Educativa, Intervención Pedagógica y 

Educación: La Mirada Pedagógica. Revista Portuguesa De Pedagogia, p. 283-

307. https://doi.org/10.14195/1647-8614_Extra-2011_23 

 

Universidad de las Lenguas Indígenas de México. (s.f.) Principios. 

https://ulim.edu.mx/mision/ 

 

Zavala, V. (2009). La literacidad o lo que la gente hace con la lectura y la escritura. En 

D. Cassany (Ed.), Para ser letrados: Voces y miradas sobre la lectura (pp. 20–

35). Paidós.   

https://www.sepi.cdmx.gob.mx/lenguas-indigenas
https://sitios.colmich.edu.mx/relaciones25/files/revistas/038/AndrewRothSeneff.pdf
https://sitios.colmich.edu.mx/relaciones25/files/revistas/038/AndrewRothSeneff.pdf
https://colmich.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1016/35
https://doi.org/10.14195/1647-8614_Extra-2011_23
https://ulim.edu.mx/mision/

